https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

i JMPIS:
A;\%é/g JURNAL MANAJEMEN PENDIDIKAN DAN

ILMU SOSIAL
DINASTI

REVIEW @D nttps://dinastirevorg/JMPis (] dinastiinfo@gmailcom () +62 811 7404 455

DOI: https://doi.org/10.38035/jmpis.v7il
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sosialisasi Rasial Transgenerasi Nilai-nilai Konfusianisme pada
Generasi Muda Tionghoa

Angellina Anastasia Halim'", Listyo Yuwanto?
Universitas Surabaya, Surabaya, Indonesia, yeyehalim555@gmail.com
2Universitas Surabaya, Surabaya, Indonesia

*Corresponding Author: yeyehalim555@gmail.com

Abstract: This study analyzes the intergenerational socialization patterns of Confucian values
within Chinese families in Surabaya amidst the influences of modernization, globalization, and
technology. Using a qualitative ethnographic approach, the research explores the dimension
of Cultural Socialization, which involves the transmission of cultural heritage from parents to
children. Data were collected through in-depth interviews with four young participants aged
12-27 years. The findings reveal that Ren (humanity) and Li (ritual propriety) are consistently
passed down, underscoring their role in maintaining social harmony and collective community
identity. In contrast, values such as Yi (righteousness), Zhi (wisdom), and Xin (integrity) show
shifts in application due to the influence of individualization and globalization. This study
highlights that cultural socialization increasingly involves various sources, including extended
family, peers, and digital media, reflecting new dynamics in value transmission. The findings
provide insights into how traditional values are adapted by young Chinese Indonesians to
navigate the challenges of the digital era, building a flexible identity while still honoring their
cultural roots, even though the strength of value transmission has diminished compared to the
past.

Keywords: Confucian Values, Intergenerational Socialization, Chinese Culture

Abstrak: Penelitian ini menganalisis pola sosialisasi lintas generasi nilai-nilai Konfusianisme
dalam keluarga Tionghoa di Surabaya di tengah pengaruh modernisasi, globalisasi, dan
teknologi. Dengan pendekatan kualitatif berbasis etnografi, penelitian ini mengeksplorasi
dimensi Cultural Socialization, yaitu proses pewarisan budaya dari orang tua kepada anak.
Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan empat partisipan generasi muda (usia
12-27 tahun). Temuan menunjukkan bahwa nilai Ren (kemanusiaan) dan Li (tata cara) tetap
konsisten diwariskan, menegaskan perannya dalam menjaga harmoni sosial dan identitas
kolektif komunitas. Sebaliknya, nilai Yi (kebajikan), Zhi (kebijaksanaan), dan Xin (integritas)
cenderung mengalami pergeseran penerapan akibat pengaruh individualisasi dan globalisasi.
Penelitian ini mengungkap bahwa proses sosialisasi budaya semakin melibatkan berbagai
sumber, seperti keluarga besar, teman, dan media digital, mencerminkan dinamika baru dalam
pewarisan nilai. Temuan ini memberikan wawasan tentang bagaimana nilai-nilai tradisional
diadaptasi oleh generasi muda Tionghoa dalam menghadapi tantangan era digital, meskipun

841 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.38035/jmpis.v7i1
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:yeyehalim555@gmail.com
mailto:yeyehalim555@gmail.com

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

tidak lagi sekuat dulu tetapi generasi muda Tionghoa membangun identitas yang fleksibel
namun tetap menghargai akar budaya.

Kata Kunci: Nilai-nilai Konfusianisme, Sosialisasi Lintas Generasi, Budaya Tionghoa

PENDAHULUAN

Masyarakat Tionghoa di Indonesia telah melalui proses transformasi sosial dan budaya
yang kompleks dari generasi ke generasi. Sebutan identitas, seperti "Cina" atau "Tionghoa,"
mencerminkan dinamika sejarah dan politik, termasuk upaya pelurusan identitas di masa Orde
Baru. Generasi tua lebih terikat pada istilah dan nilai-nilai tradisional yang dipengaruhi oleh
Konfusianisme, sementara generasi muda cenderung mengadopsi identitas yang lebih cair dan
inklusif untuk menyesuaikan diri dengan konteks multikultural di Indonesia (Yusuf, 2005;
Susetyo, 2018; Dewi, 2018).

Konfusianisme memainkan peran penting dalam pembentukan identitas dan pola
sosialisasi masyarakat etnis Tionghoa, baik di Tiongkok maupun dalam komunitas diaspora,
termasuk di Indonesia (Nainggolan, 2023; Srisiuni & Yusof, 2008). Identitas budaya
masyarakat Tionghoa di Indonesia mencerminkan kompleksitas sejarah, nilai lintas generasi,
dan interaksi dengan budaya lokal. Nilai-nilai Konfusianisme seperti harmoni, hierarki,
kesopanan, penghormatan terhadap orang tua (filial piety), penyelamatan muka (menjaga nama
baik keluarga), dan kesetiaan menjadi landasan budaya yang membentuk pola pikir dan
perilaku masyarakat Tionghoa. Nilai-nilai ini juga berorientasi pada pemeliharaan
keseimbangan sosial, baik dalam keluarga maupun komunitas.

Ajaran pokok dari Konfusius adalah lima sifat mulia yang memiliki arti lima kebajikan

(Hartati, 2012; Asruchin, 2019; Heriyanti 2021) : Ren (kemanusiaan) : Ren ({=) merupakan

kebajikan tertinggi, yang berarti kemanusiaan atau cinta kasih universal. Ini mencakup sikap
peduli dan berbuat baik kepada sesama. Yi (kebajikan/keadilan) : Yi (X ) merujuk pada
kebenaran dan keadilan. Seorang yang memiliki Yi akan bertindak sesuai prinsip moral, bukan
demi keuntungan pribadi. Li (tata-cara/aturan bertindak) : Li (%L) adalah tata krama dan
kesopanan dalam berperilaku sesuai norma sosial. Li membantu menciptakan keharmonisan

dalam interaksi sosial. Zhi (pengetahuan dan kebijaksanaan) : Zhi (%) berarti kebijaksanaan

dan pengetahuan. Ini mencakup kemampuan membedakan benar dan salah serta mengambil
keputusan yang tepat. Xin (integritas) : Xin ({5) adalah integritas dan dapat dipercaya.

Seseorang dengan Xin akan menepati janji dan bersikap jujur.

Sosialisasi etnis lintas generasi memainkan peran kunci dalam membangun identitas
etnis yang positif, khususnya melalui pengenalan nilai-nilai budaya dan tradisi kepada anak-
anak. Penelitian menunjukkan bahwa pemahaman anak-anak tentang warisan budaya mereka
berkontribusi pada harga diri yang lebih tinggi dan ketahanan emosional yang lebih baik,
bahkan di tengah tekanan diskriminasi (Lieyanty & Pudjiati, 2022). Sosialisasi ini dilakukan
melalui cerita keluarga, perayaan budaya, dan pendidikan berbasis nilai tradisional, yang
mencerminkan pentingnya nilai Konfusianisme dalam membentuk interaksi keluarga dan
menjaga identitas lintas generasi.

Di tengah modernisasi, beberapa nilai Konfusianisme tetap bertahan dan diwariskan,
sementara nilai lainnya mulai memudar akibat perubahan gaya hidup dan dinamika sosial (Lin,
2010). Generasi tua cenderung memperkenalkan identitas etnis melalui bahasa, budaya, dan
tradisi, seperti cerita keluarga dan partisipasi dalam ritual komunitas Tionghoa. Namun,
generasi muda kini lebih sering menyeimbangkan identitas etnis mereka dengan identitas
kebangsaan Indonesia yang pluralis. Interaksi dengan budaya lain serta pengaruh agama

842 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

samawi, seperti Kristen, Katolik, dan Islam, semakin mendorong generasi muda untuk
mengadaptasi pendekatan yang lebih terbuka dan dinamis terhadap warisan budaya mereka.

Nilai-nilai Konfusianisme tetap menjadi modal kultural yang penting dalam
mempertahankan identitas etnis lintas generasi. Namun, dinamika sosial-ekonomi dan interaksi
budaya lokal membentuk cara masyarakat Tionghoa Indonesia memaknai dan mengadaptasi
tradisi mereka di era modern.

Di tengah modernisasi, kebijakan asimilasi dan pengaruh globalisasi telah mengubah
pola sosialisasi keluarga Tionghoa. Generasi muda sering kali mengadopsi budaya lokal sambil
mempertahankan nilai-nilai tradisional tertentu. Pengaruh teknologi juga memberikan
tantangan baru terhadap keberlanjutan nilai-nilai tersebut (Srisiuni & Yusof, 2008). Nilai-nilai
Konfusianisme, seperti harmoni (Ren), tata cara sosial (Li), dan kebajikan (Y1), masih
memainkan peran penting dalam membentuk identitas komunitas, meskipun beberapa nilai
lainnya mulai memudar akibat perubahan gaya hidup dan dinamika sosial (Hartati, 2012;
Asruchin, 2019).

Penelitian ini berfokus pada dimensi Cultural Socialization dalam keluarga Tionghoa
di Surabaya, khususnya untuk memahami apakah nilai-nilai Konfusianisme masih di
transgenerasikan dari generasi ke generasi. Sosialisasi budaya melalui keluarga, perayaan, dan
cerita tradisional telah lama menjadi mekanisme utama dalam menjaga identitas lintas generasi
(Lieyanty & Pudjiati, 2022). Namun, globalisasi, urbanisasi, dan perkembangan teknologi telah
memengaruhi pola ini, sehingga nilai-nilai tradisional kini menghadapi tantangan untuk tetap
relevan (Kagitcibasi, 2007). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode
studi kasus etnografi, penelitian ini mengeksplorasi pola adaptasi budaya yang mencerminkan
dinamika antara mempertahankan tradisi dan menyesuaikan diri dengan tuntutan modern.
Laporan ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang pola
transgenerasi budaya dalam komunitas Tionghoa di era digital.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma Anti-positivism
yang menekankan pada Realitas sosial dipandang dan ditafsirkan oleh individu sesuai dengan
posisi ideologisnya. Karena itu, pengetahuan lebih merupakan pengalaman seseorang daripada
diperoleh dari atau dipaksakan dari luar. Realitas itu berlapis-lapis dan kompleks dan sebuah
fenomena tunggal mengalami banyak interpretasi. Serta menggunakan metode Studi kasus
Etnografi dimana Peneliti melihat transgenerasi dan sosialisasi budaya dari etnis tertentu.
Penelitian ini dilakukan pada kurun waktu bulan November-Desember 2024 pada mahasiswa
aktif program sarjana Universitas Surabaya. Dalam penelitian ini melibatkan empat informan,
empat perempuan.

Pada penelitian ini peneliti melakukan pengumpulan data dengan dilakukan melalui
wawancara singkat kepada anak-anak keturunan/peranakan tionghoa. Pada wawancara singkat
peneliti akan menanyakan ajaran-ajaran apa saja dari konfusianisme yang masih di
transgenerasikan oleh orang tua mereka kepada mereka. Partisipan penelitian ini ada 4 orang
yang dipilih dengan ketentuan (1) Keturunan tionghoa, (2) Masih/ tidak mentransgenerasikan
ajaran-ajaran konfusianisme di keluarga (3) Berusia sekitar 12-27 tahun (Generasi Z).
Pemilihan partisipan menggunakan snowball sampling dengan meminta bantuan kepada
partisipan terkait kenalan atau orang yang dapat memenuhi kriteria tersebut.

Proses analisis data dimulai dengan mengumpulkan informasi menggunakan instrumen
penelitian seperti observasi, wawancara, dan studi literatur. Setelah data terkumpul, peneliti
akan melakukan rangkuman data dengan merangkum, mengelompokkan, dan menghilangkan
data yang tidak relevan, dengan tujuannya untuk menghasilkan informasi yang relevan dengan
tujuan penelitian. Lalu, menyajikan data dalam bentuk teks naratif, grafik, atau tabel untuk
memberikan gambaran yang sistematis mengenai pergeseran atau penurunannya penerapan

843 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

nilai-nilai konfusianisme antar generasi. Ini membantu dalam pemahaman dan analisis data
serta merumuskan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsistensi dan Variasi Nilai-Nilai Konfusianisme

Tabel 1. Hasil Wawancara Nilai-nilai Konfusianisme
Partisipan Partisipan Partisipan Partisipan

Ren (kemanusiaan)

Yi (kebajikan/keadilan)

Li (tata-cara/aturan bertindak)

Zhi (pengetahuan dan kebijaksanaan)

NENENENENE
X XN X S|
NI ENEN M
SIXISIX IS+

Xin (integritas)

Berdasarkan tabel, nilai Ren (kemanusiaan) dan Li (tata cara/aturan bertindak) tetap
konsisten dalam proses transgenerasi di komunitas Tionghoa. Konsistensi ini mencerminkan
signifikansi nilai-nilai tersebut dalam menjaga harmoni sosial dan memperkuat hubungan
interpersonal. Dalam teori Berry (1997), nilai-nilai yang mendukung keseimbangan hubungan
interpersonal lebih mungkin bertahan dalam proses akulturasi. Hal ini juga sejalan dengan
gagasan Erikson (1968) yang menekankan pentingnya identitas yang positif sebagai dasar
stabilitas psikologis dan sosial.

Sebaliknya, nilai-nilai seperti Yi (kebajikan), Zhi (pengetahuan), dan Xin (integritas)
menunjukkan variasi dalam penerapannya, mencerminkan pengaruh modernisasi dan
individualisasi. Generasi muda sering mengalami konflik antara mempertahankan nilai
tradisional dan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai baru. Dalam konteks ini, Erikson
menjelaskan bahwa individu pada tahap "identitas vs kebingungan peran" sering menghadapi
tantangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai lama dengan ekspektasi baru dari lingkungan
sosial.

Sumber Sosialisasi Etnis: Dari Keluarga ke Lingkungan Sosial

Secara tradisional, keluarga inti menjadi aktor utama dalam sosialisasi nilai-nilai etnis.
Namun, penelitian ini menemukan bahwa sumber sosialisasi kini mencakup keluarga extended,
teman, dan media digital. Misalnya, Partisipan 1 mendapatkan nilai dari neneknya, sementara
Partisipan 4 mempelajari nilai melalui media digital. Partisipan 2 lebih banyak mendapatkan
ajaran nilai dari orang tuanya yang kemudian disesuaikan dengan lingkungan sosialnya,
mencerminkan pengaruh akulturasi melalui interaksi dengan masyarakat sekitar. Selain itu,
Partisipan 3 menerima ajaran nilai dari tantenya dibandingkan kedua orang tuanya,
menunjukkan bahwa figur keluarga besar juga memiliki peran signifikan dalam proses
transgenerasi nilai.

Fenomena ini menunjukkan bahwa sosialisasi tidak lagi sepenuhnya vertikal (dari orang
tua ke anak), tetapi juga horizontal (dari teman sebaya) dan oblique (melalui figur non-
keluarga). Teori Cultural Transmission oleh Cavalli-Sforza dan Feldman (1981) memberikan
kerangka untuk memahami dinamika ini, di mana nilai-nilai budaya dapat ditransmisikan
melalui berbagai jalur, mencerminkan adaptasi budaya terhadap konteks modern.

Erikson juga menekankan pentingnya interaksi sosial dalam membentuk identitas.
Generasi muda yang menerima nilai dari lingkungan sosial, seperti teman atau figur keluarga
extended, mencerminkan bagaimana mereka menggunakan interaksi ini untuk menjembatani
nilai tradisional dan modern. Dalam konteks global, nilai-nilai yang diwariskan oleh keluarga
sering kali disesuaikan dengan ekspektasi dan pengalaman sosial yang lebih luas, menunjukkan
fleksibilitas identitas budaya di era globalisasi.

844 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

Variasi Bentuk Sosialisasi: Dari Verbal ke Digital

Bentuk sosialisasi etnis telah mengalami transformasi dari pola tradisional berbasis
verbal menjadi bentuk digital. Generasi muda tidak lagi hanya belajar melalui cerita verbal dari
keluarga, tetapi juga melalui visualisasi dan informasi digital. Partisipan 4, misalnya,
menggunakan internet sebagai sumber belajar nilai budaya, mencerminkan pengaruh
mediascape dalam teori Global Flows oleh Appadurai (1996).

Proses ini juga mencakup sosialisasi aktif dan pasif. Sosialisasi aktif terjadi melalui
pengajaran langsung, sedangkan sosialisasi pasif melalui observasi lingkungan. Dualitas ini
menunjukkan bahwa generasi muda hidup dalam konteks multikultural yang kompleks.
Erikson menekankan bahwa individu pada tahap perkembangan identitas sering menggunakan
media sosial dan teknologi untuk mengeksplorasi berbagai aspek identitas mereka, termasuk
identitas budaya.

Pengaruh Individualisasi dan Globalisasi

Globalisasi dan modernisasi menciptakan tantangan terhadap keberlanjutan nilai-nilai
tradisional, memicu ketegangan antara nilai-nilai tradisional dan modern. Nilai seperti Yi dan
Xin menunjukkan pola memudar di kalangan generasi muda, seiring meningkatnya fokus pada
individualisasi yang menggeser prioritas individu dari kolektivitas keluarga ke preferensi
pribadi (Beck & Beck-Gernsheim, 2002). Globalisasi sering melemahkan nilai-nilai tradisional
yang kurang relevan dengan tuntutan kehidupan kontemporer, seperti yang disebutkan oleh
Kagitcibasi (2007). Sebaliknya, nilai-nilai tradisional yang mendukung kebutuhan modern,
seperti pendidikan praktis atau keterampilan ekonomi, cenderung lebih bertahan.

Dalam pandangan Erikson, proses ini seringkali memicu kebingungan peran, terutama
ketika individu menghadapi ekspektasi yang bertentangan antara nilai tradisional dan nilai
modern. Namun, keberhasilan individu dalam mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dan
modern menjadi langkah penting dalam membangun identitas yang stabil dan positif,
memungkinkan mereka menyesuaikan diri dengan dinamika kehidupan modern tanpa
kehilangan akar budaya mereka.

KESIMPULAN

Hasil analisis menunjukkan bahwa terdapat pola yang berbeda dalam transgenerasi
nilai-nilai tradisional Tionghoa di Surabaya. Nilai Ren (kemanusiaan) dan Li (tata cara/aturan
bertindak) secara konsisten diwariskan oleh seluruh partisipan, mencerminkan signifikansi
tinggi kedua nilai ini dalam menjaga harmoni sosial dan kohesi komunitas. Ren tetap relevan
sebagai nilai universal yang mendukung hubungan interpersonal yang kuat, sedangkan Li
menegaskan pentingnya norma dan ritual dalam memperkuat struktur sosial komunitas
Tionghoa. Temuan ini mencerminkan bahwa nilai-nilai yang mendukung keseimbangan
hubungan interpersonal lebih mungkin bertahan, sebagaimana dijelaskan dalam teori Berry
(1997).

Sebaliknya, nilai-nilai seperti Yi (kebajikan/keadilan), Zhi (pengetahuan dan
kebijaksanaan), dan Xin (integritas) menunjukkan pola transgenerasi yang lebih bervariasi.
Nilai Y1 kurang diwariskan secara konsisten oleh beberapa partisipan, mencerminkan pengaruh
modernisasi yang menggeser pemahaman terhadap konsep tradisional. Zhi hanya
dipertahankan oleh sebagian partisipan, menggambarkan adaptasi selektif terhadap kebutuhan
pendidikan dan pemberian informasi terkait ajaran benar dan salah dalam modernisasi.
Sementara itu, Xin menghadapi tekanan globalisasi, yang cenderung melemahkan relevansinya
dalam konteks individualisme yang meningkat. Hal ini juga sejalan dengan pandangan
Kagitcibasi (2007), yang menyebutkan bahwa globalisasi sering melemahkan nilai-nilai
tradisional yang tidak relevan dengan tuntutan kehidupan modern. Sebaliknya, nilai yang lebih

845|Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

relevan dengan kebutuhan kontemporer, seperti pendidikan praktis dan keterampilan ekonomi,
cenderung bertahan.

Selain itu, meskipun sosialisasi nilai melalui keluarga tetap menjadi mekanisme penting
dalam pembentukan identitas etnis yang positif (positive ethnic-identity), seperti yang
diungkapkan oleh Mandara dan Murray (2002 dalam Lieyanty dan Pudjiati, 2022), sosialisasi
melalui interaksi orang tua, pengamatan anak terhadap reaksi orang tua terhadap berbagai
budaya, serta pengalaman langsung, membentuk rasa bangga terhadap identitas etnis. Proses
ini memperkuat ikatan keluarga dan resiliensi komunitas, memastikan nilai-nilai inti yang
relevan tetap diwariskan meski dalam dinamika modernisasi dan globalisasi. Proses ini tidak
lagi sekuat atau sekental sebelumnya. Tidak semua partisipan menerapkan atau mendapatkan
sosialisasi terkait nilai tertentu, seperti Yi atau Xin, yang semakin memudar. Sebagian
partisipan mendapatkan nilai dari figur keluarga extended, seperti nenek atau tante, sementara
yang lain bergantung pada media digital atau lingkungan sosial mereka. Fenomena ini
mencerminkan bahwa sosialisasi tidak lagi sepenuhnya vertikal tetapi juga horizontal dan
oblique (Cavalli-Sforza & Feldman, 1981), menunjukkan adaptasi budaya terhadap konteks
modern.

Proses sosialisasi juga telah berubah bentuk, dari pola tradisional berbasis verbal
menjadi lebih digital. Partisipan yang menggunakan internet sebagai sumber belajar nilai
budaya mencerminkan pengaruh mediascape dalam teori Global Flows oleh Appadurai (1996),
di mana arus informasi lintas budaya memperluas akses generasi muda terhadap nilai-nilai
global. Namun, transisi ini sering kali memicu kebingungan peran (role confusion) di kalangan
generasi muda, terutama ketika mereka menghadapi ekspektasi yang bertentangan antara nilai
tradisional dan nilai modern, sebagaimana dijelaskan oleh Erikson (1968).

Secara keseluruhan, meskipun nilai-nilai Konfusianisme seperti Ren dan Li tetap
relevan karena signifikansi sosialnya, nilai-nilai lain seperti Yi, Zhi, dan Xin cenderung
memudar akibat pengaruh globalisasi dan individualisasi. Proses ini mencerminkan adaptasi
budaya yang kompleks, di mana nilai-nilai yang relevan lebih mungkin bertahan, sementara
yang kurang relevan dengan modernisasi cenderung tidak diterapkan/diturunkan ke generasi
berikutnya.

REFERENSI

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia. (n.d.). https://www.apjii.or.id/berita/d/apjii-
jumlah-pengguna-internet-indonesia-tembus-22 1 -juta-orang.

Asruchin, M. (2019). Konfusianisme: Sumber Peradaban China. THE FIRST
INTERNATIONAL SEMINAR & ROUNDTABLE MEETING “PROFESSIONAL
CHINESE TEACHING” IN SOUTHEAST ASIA, 75-84.

Beck, U., & Beck-Gernsheim, E. (2002). Individualization: Institutionalized individualism and
its social and political consequences. London: SAGE Publications.

Berry, J. W. (1997). Immigration, acculturation, and Adaptation. Applied Psychology, 46(1),
5-34. https://doi.org/10.1111/].1464-0597.1997.tb01087.x

Burt, C. H., Lei, M. K., & Simons, R. L. (2017). Racial Discrimination, Racial Socialization,
and Crime: Understanding Mechanisms of Resilience. Social Problems, 64(3), 414—
438. https://doi.org/10.1093/socpro/spw036.

Cavalli-Sforza, L. L., & Feldman, M. W. (1981). Cultural transmission and evolution: A
quantitative approach. Princeton: Princeton University Press.

Dewi, R. S. (2018). HIDUP DI DUNIA MULTIKULTURAL POTRET SOSIAL BUDAYA
KERUKUNAN ETNIS MINANG DAN TIONGHOA DI KOTA PADANG. LUGAS
Jurnal Komunikasi, 2(1), 27-32. https://doi.org/10.31334/11.v2i1.120.

846 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS
https://www.apjii.or.id/berita/d/apjii-jumlah-pengguna-internet-indonesia-tembus-221-juta-orang
https://www.apjii.or.id/berita/d/apjii-jumlah-pengguna-internet-indonesia-tembus-221-juta-orang
https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x
https://doi.org/10.1093/socpro/spw036
https://doi.org/10.31334/jl.v2i1.120

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 7, No. 1, Desember 2025

Erikson, E. H. (1968). Identity: Youth and crisis. New York: W. W. Norton & Company.

Greenfield, P. M. (2000). Three approaches to the psychology of culture: Where do they come
from? Where can they go? Asian Journal of Social Psychology, 3(3), 223-240.
https://doi.org/10.1111/1467-839x.00066.

Hartati, D. (2016). Konfusianisme dalam Kebudayaan Cina Modern. Paradigma Jurnal Kajian
Budaya, 2(2), 174. https://doi.org/10.17510/paradigma.v2i2.25.

Heriyanti, K. H. (2021). Humanisme dalam ajaran konfusianisme. Widya Katambung: Jurnal
Fisalfat Agama Hindu, 12(1), 56—66. https://doi.org/10.33363/wk.v12i1.694.

Hermans, H. J. M., & Kempen, H. J. G. (1998). Moving cultures: The perilous problems of
cultural dichotomies in a globalizing society. American Psychologist, 53(10), 1111—
1120. https://doi.org/10.1037/0003-066x.53.10.1111.

Kagitcibasi, C. (2017). Family, self, and human development across cultures. In Routledge
eBooks. https://doi.org/10.4324/978131520528]1.

Lieyanty, R., & Pudjiati, S. R. R. (2022). POSITIVE ETHNIC IDENTITY SEBAGAI
MEDIATOR ANTARA SOSIALISASI ETNIS DENGAN RESILIENSI KELUARGA
ETNIS TIONGHOA-INDONESIA. Humanitas (Jurnal Psikologi), 6(2), 149-160.
https://doi.org/10.28932/humanitas.v6i2.4716.

Lin, C. (2010). Studying Chinese culture and conflict: a research agenda. International Journal
of Conflict Management, 21(1), 70-93. https://doi.org/10.1108/10444061011016632.

Matsumoto, D. (2001). The Handbook of Culture and Psychology. Oxford University Press.

Mau, B., & Gabriela, J. (2021). DAMPAK PENGGUNAAN GADGET TERHADAP
PERKEMBANGAN PERILAKU ANAK REMAJA MASA KINI. Excelsis Deo Jurnal
Teologi Misiologi Dan Pendidikan, 5(1), 99—110. https://doi.org/10.51730/ed.v511.70.

Nainggolan, E. (2023). Konfusianisme sebagai kebudayaan fundamental Tiongkok dan
relevansinya bagi masa depan kawasan Asia Timur.
https://www.researchgate.net/publication, 1-18.

Srisiuni, S., & Yusof, A. M. (2008). Racial Socialization in Two Cultures. Anima.
http://repository.ubaya.ac.id/31951/.

Subahri, N. B., & Nuha, N. a. a. U. (2022). Budaya Pandalungan sebagai media pendidikan
egaliter. Bidayatuna Jurnal Pendidikan Guru Mandrasah Ibtidaiyah, 5(2), 204-218.
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1979.

Susetyo, B. (2018). Krisis Identitas Etnis Cina di Indonesia. Psikodimensia-Kajian I[Imiah
Psikologo.

847 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.1111/1467-839x.00066
https://doi.org/10.17510/paradigma.v2i2.25
https://doi.org/10.33363/wk.v12i1.694
https://doi.org/10.1037/0003-066x.53.10.1111
https://doi.org/10.4324/9781315205281
https://doi.org/10.1108/10444061011016632
https://doi.org/10.51730/ed.v5i1.70
http://repository.ubaya.ac.id/31951/
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1979

