
https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

841 | P a g e 

 

DOI: https://doi.org/10.38035/jmpis.v7i1  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

Sosialisasi Rasial Transgenerasi Nilai-nilai Konfusianisme pada 

Generasi Muda Tionghoa 
 

 

Angellina Anastasia Halim1*, Listyo Yuwanto2 

1Universitas Surabaya, Surabaya, Indonesia, yeyehalim555@gmail.com 

2Universitas Surabaya, Surabaya, Indonesia  

 
*Corresponding Author: yeyehalim555@gmail.com  

 

Abstract: This study analyzes the intergenerational socialization patterns of Confucian values 

within Chinese families in Surabaya amidst the influences of modernization, globalization, and 

technology. Using a qualitative ethnographic approach, the research explores the dimension 

of Cultural Socialization, which involves the transmission of cultural heritage from parents to 

children. Data were collected through in-depth interviews with four young participants aged 

12–27 years. The findings reveal that Ren (humanity) and Li (ritual propriety) are consistently 

passed down, underscoring their role in maintaining social harmony and collective community 

identity. In contrast, values such as Yi (righteousness), Zhi (wisdom), and Xin (integrity) show 

shifts in application due to the influence of individualization and globalization. This study 

highlights that cultural socialization increasingly involves various sources, including extended 

family, peers, and digital media, reflecting new dynamics in value transmission. The findings 

provide insights into how traditional values are adapted by young Chinese Indonesians to 

navigate the challenges of the digital era, building a flexible identity while still honoring their 

cultural roots, even though the strength of value transmission has diminished compared to the 

past. 

 

Keywords: Confucian Values, Intergenerational Socialization, Chinese Culture 

 

Abstrak: Penelitian ini menganalisis pola sosialisasi lintas generasi nilai-nilai Konfusianisme 

dalam keluarga Tionghoa di Surabaya di tengah pengaruh modernisasi, globalisasi, dan 

teknologi. Dengan pendekatan kualitatif berbasis etnografi, penelitian ini mengeksplorasi 

dimensi Cultural Socialization, yaitu proses pewarisan budaya dari orang tua kepada anak. 

Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan empat partisipan generasi muda (usia 

12–27 tahun). Temuan menunjukkan bahwa nilai Ren (kemanusiaan) dan Li (tata cara) tetap 

konsisten diwariskan, menegaskan perannya dalam menjaga harmoni sosial dan identitas 

kolektif komunitas. Sebaliknya, nilai Yi (kebajikan), Zhi (kebijaksanaan), dan Xin (integritas) 

cenderung mengalami pergeseran penerapan akibat pengaruh individualisasi dan globalisasi. 

Penelitian ini mengungkap bahwa proses sosialisasi budaya semakin melibatkan berbagai 

sumber, seperti keluarga besar, teman, dan media digital, mencerminkan dinamika baru dalam 

pewarisan nilai. Temuan ini memberikan wawasan tentang bagaimana nilai-nilai tradisional 

diadaptasi oleh generasi muda Tionghoa dalam menghadapi tantangan era digital, meskipun 

https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.38035/jmpis.v7i1
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:yeyehalim555@gmail.com
mailto:yeyehalim555@gmail.com


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

842 | P a g e 

tidak lagi sekuat dulu tetapi generasi muda Tionghoa membangun identitas yang fleksibel 

namun tetap menghargai akar budaya. 

 

Kata Kunci: Nilai-nilai Konfusianisme, Sosialisasi Lintas Generasi, Budaya Tionghoa 

 

 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Tionghoa di Indonesia telah melalui proses transformasi sosial dan budaya 

yang kompleks dari generasi ke generasi. Sebutan identitas, seperti "Cina" atau "Tionghoa," 

mencerminkan dinamika sejarah dan politik, termasuk upaya pelurusan identitas di masa Orde 

Baru. Generasi tua lebih terikat pada istilah dan nilai-nilai tradisional yang dipengaruhi oleh 

Konfusianisme, sementara generasi muda cenderung mengadopsi identitas yang lebih cair dan 

inklusif untuk menyesuaikan diri dengan konteks multikultural di Indonesia (Yusuf, 2005; 

Susetyo, 2018; Dewi, 2018).  

Konfusianisme memainkan peran penting dalam pembentukan identitas dan pola 

sosialisasi masyarakat etnis Tionghoa, baik di Tiongkok maupun dalam komunitas diaspora, 

termasuk di Indonesia (Nainggolan, 2023; Srisiuni & Yusof, 2008). Identitas budaya 

masyarakat Tionghoa di Indonesia mencerminkan kompleksitas sejarah, nilai lintas generasi, 

dan interaksi dengan budaya lokal. Nilai-nilai Konfusianisme seperti harmoni, hierarki, 

kesopanan, penghormatan terhadap orang tua (filial piety), penyelamatan muka (menjaga nama 

baik keluarga), dan kesetiaan menjadi landasan budaya yang membentuk pola pikir dan 

perilaku masyarakat Tionghoa. Nilai-nilai ini juga berorientasi pada pemeliharaan 

keseimbangan sosial, baik dalam keluarga maupun komunitas. 

Ajaran pokok dari Konfusius adalah lima sifat mulia yang memiliki arti lima kebajikan 

(Hartati, 2012; Asruchin, 2019; Heriyanti 2021) : Ren (kemanusiaan) : Ren (仁) merupakan 

kebajikan tertinggi, yang berarti kemanusiaan atau cinta kasih universal. Ini mencakup sikap 

peduli dan berbuat baik kepada sesama. Yi (kebajikan/keadilan) : Yi (义) merujuk pada 

kebenaran dan keadilan. Seorang yang memiliki Yi akan bertindak sesuai prinsip moral, bukan 

demi keuntungan pribadi.  Li (tata-cara/aturan bertindak) : Li (礼) adalah tata krama dan 

kesopanan dalam berperilaku sesuai norma sosial. Li membantu menciptakan keharmonisan 

dalam interaksi sosial. Zhi (pengetahuan dan kebijaksanaan) : Zhi (智) berarti kebijaksanaan 

dan pengetahuan. Ini mencakup kemampuan membedakan benar dan salah serta mengambil 

keputusan yang tepat. Xin (integritas) : Xin (信 ) adalah integritas dan dapat dipercaya. 

Seseorang dengan Xin akan menepati janji dan bersikap jujur.  

Sosialisasi etnis lintas generasi memainkan peran kunci dalam membangun identitas 

etnis yang positif, khususnya melalui pengenalan nilai-nilai budaya dan tradisi kepada anak-

anak. Penelitian menunjukkan bahwa pemahaman anak-anak tentang warisan budaya mereka 

berkontribusi pada harga diri yang lebih tinggi dan ketahanan emosional yang lebih baik, 

bahkan di tengah tekanan diskriminasi (Lieyanty & Pudjiati, 2022). Sosialisasi ini dilakukan 

melalui cerita keluarga, perayaan budaya, dan pendidikan berbasis nilai tradisional, yang 

mencerminkan pentingnya nilai Konfusianisme dalam membentuk interaksi keluarga dan 

menjaga identitas lintas generasi. 

Di tengah modernisasi, beberapa nilai Konfusianisme tetap bertahan dan diwariskan, 

sementara nilai lainnya mulai memudar akibat perubahan gaya hidup dan dinamika sosial (Lin, 

2010). Generasi tua cenderung memperkenalkan identitas etnis melalui bahasa, budaya, dan 

tradisi, seperti cerita keluarga dan partisipasi dalam ritual komunitas Tionghoa. Namun, 

generasi muda kini lebih sering menyeimbangkan identitas etnis mereka dengan identitas 

kebangsaan Indonesia yang pluralis. Interaksi dengan budaya lain serta pengaruh agama 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

843 | P a g e 

samawi, seperti Kristen, Katolik, dan Islam, semakin mendorong generasi muda untuk 

mengadaptasi pendekatan yang lebih terbuka dan dinamis terhadap warisan budaya mereka.  

Nilai-nilai Konfusianisme tetap menjadi modal kultural yang penting dalam 

mempertahankan identitas etnis lintas generasi. Namun, dinamika sosial-ekonomi dan interaksi 

budaya lokal membentuk cara masyarakat Tionghoa Indonesia memaknai dan mengadaptasi 

tradisi mereka di era modern. 

Di tengah modernisasi, kebijakan asimilasi dan pengaruh globalisasi telah mengubah 

pola sosialisasi keluarga Tionghoa. Generasi muda sering kali mengadopsi budaya lokal sambil 

mempertahankan nilai-nilai tradisional tertentu. Pengaruh teknologi juga memberikan 

tantangan baru terhadap keberlanjutan nilai-nilai tersebut (Srisiuni & Yusof, 2008). Nilai-nilai 

Konfusianisme, seperti harmoni (Ren), tata cara sosial (Li), dan kebajikan (Yi), masih 

memainkan peran penting dalam membentuk identitas komunitas, meskipun beberapa nilai 

lainnya mulai memudar akibat perubahan gaya hidup dan dinamika sosial (Hartati, 2012; 

Asruchin, 2019). 

Penelitian ini berfokus pada dimensi Cultural Socialization dalam keluarga Tionghoa 

di Surabaya, khususnya untuk memahami apakah nilai-nilai Konfusianisme masih di 

transgenerasikan dari generasi ke generasi. Sosialisasi budaya melalui keluarga, perayaan, dan 

cerita tradisional telah lama menjadi mekanisme utama dalam menjaga identitas lintas generasi 

(Lieyanty & Pudjiati, 2022). Namun, globalisasi, urbanisasi, dan perkembangan teknologi telah 

memengaruhi pola ini, sehingga nilai-nilai tradisional kini menghadapi tantangan untuk tetap 

relevan (Kagitcibasi, 2007). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode 

studi kasus etnografi, penelitian ini mengeksplorasi pola adaptasi budaya yang mencerminkan 

dinamika antara mempertahankan tradisi dan menyesuaikan diri dengan tuntutan modern. 

Laporan ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang pola 

transgenerasi budaya dalam komunitas Tionghoa di era digital. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma Anti-positivism 

yang menekankan pada Realitas sosial dipandang dan ditafsirkan oleh individu sesuai dengan 

posisi ideologisnya. Karena itu, pengetahuan lebih merupakan pengalaman seseorang daripada 

diperoleh dari atau dipaksakan dari luar. Realitas itu berlapis-lapis dan kompleks dan sebuah 

fenomena tunggal mengalami banyak interpretasi. Serta menggunakan metode Studi kasus 

Etnografi dimana Peneliti melihat transgenerasi dan sosialisasi budaya dari etnis tertentu. 

Penelitian ini dilakukan pada kurun waktu bulan November-Desember 2024 pada mahasiswa 

aktif program sarjana Universitas Surabaya. Dalam penelitian ini melibatkan empat informan, 

empat perempuan.  

Pada penelitian ini peneliti melakukan pengumpulan data dengan dilakukan melalui 

wawancara singkat kepada anak-anak keturunan/peranakan tionghoa. Pada wawancara singkat 

peneliti akan menanyakan ajaran-ajaran apa saja dari konfusianisme yang masih di 

transgenerasikan oleh orang tua mereka kepada mereka. Partisipan penelitian ini ada 4 orang 

yang dipilih dengan ketentuan (1) Keturunan tionghoa, (2) Masih/ tidak mentransgenerasikan 

ajaran-ajaran konfusianisme di keluarga (3) Berusia sekitar 12-27 tahun (Generasi Z). 

Pemilihan partisipan menggunakan snowball sampling dengan meminta bantuan kepada 

partisipan terkait kenalan atau orang yang dapat memenuhi kriteria tersebut. 

Proses analisis data dimulai dengan mengumpulkan informasi menggunakan instrumen 

penelitian seperti observasi, wawancara, dan studi literatur. Setelah data terkumpul, peneliti 

akan melakukan rangkuman data dengan merangkum, mengelompokkan, dan menghilangkan 

data yang tidak relevan, dengan tujuannya untuk menghasilkan informasi yang relevan dengan 

tujuan penelitian. Lalu, menyajikan data dalam bentuk teks naratif, grafik, atau tabel untuk 

memberikan gambaran yang sistematis mengenai pergeseran atau penurunannya penerapan 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

844 | P a g e 

nilai-nilai konfusianisme antar generasi. Ini membantu dalam pemahaman dan analisis data 

serta merumuskan kesimpulan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsistensi dan Variasi Nilai-Nilai Konfusianisme 

 
Tabel 1. Hasil Wawancara Nilai-nilai Konfusianisme 

 Partisipan 

1 

Partisipan 

2 

Partisipan 

3 

Partisipan 

4 

Ren (kemanusiaan) ✓ ✓ ✓ ✓ 

Yi (kebajikan/keadilan) ✓ ✖ ✓ ✖ 

Li (tata-cara/aturan bertindak) ✓ ✓ ✓ ✓ 

Zhi (pengetahuan dan kebijaksanaan) ✓ ✖ ✓ ✖ 

Xin (integritas) ✓ ✖ ✓ ✓ 

 

Berdasarkan tabel, nilai Ren (kemanusiaan) dan Li (tata cara/aturan bertindak) tetap 

konsisten dalam proses transgenerasi di komunitas Tionghoa. Konsistensi ini mencerminkan 

signifikansi nilai-nilai tersebut dalam menjaga harmoni sosial dan memperkuat hubungan 

interpersonal. Dalam teori Berry (1997), nilai-nilai yang mendukung keseimbangan hubungan 

interpersonal lebih mungkin bertahan dalam proses akulturasi. Hal ini juga sejalan dengan 

gagasan Erikson (1968) yang menekankan pentingnya identitas yang positif sebagai dasar 

stabilitas psikologis dan sosial. 

Sebaliknya, nilai-nilai seperti Yi (kebajikan), Zhi (pengetahuan), dan Xin (integritas) 

menunjukkan variasi dalam penerapannya, mencerminkan pengaruh modernisasi dan 

individualisasi. Generasi muda sering mengalami konflik antara mempertahankan nilai 

tradisional dan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai baru. Dalam konteks ini, Erikson 

menjelaskan bahwa individu pada tahap "identitas vs kebingungan peran" sering menghadapi 

tantangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai lama dengan ekspektasi baru dari lingkungan 

sosial. 

Sumber Sosialisasi Etnis: Dari Keluarga ke Lingkungan Sosial 

Secara tradisional, keluarga inti menjadi aktor utama dalam sosialisasi nilai-nilai etnis. 

Namun, penelitian ini menemukan bahwa sumber sosialisasi kini mencakup keluarga extended, 

teman, dan media digital. Misalnya, Partisipan 1 mendapatkan nilai dari neneknya, sementara 

Partisipan 4 mempelajari nilai melalui media digital. Partisipan 2 lebih banyak mendapatkan 

ajaran nilai dari orang tuanya yang kemudian disesuaikan dengan lingkungan sosialnya, 

mencerminkan pengaruh akulturasi melalui interaksi dengan masyarakat sekitar. Selain itu, 

Partisipan 3 menerima ajaran nilai dari tantenya dibandingkan kedua orang tuanya, 

menunjukkan bahwa figur keluarga besar juga memiliki peran signifikan dalam proses 

transgenerasi nilai. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa sosialisasi tidak lagi sepenuhnya vertikal (dari orang 

tua ke anak), tetapi juga horizontal (dari teman sebaya) dan oblique (melalui figur non-

keluarga). Teori Cultural Transmission oleh Cavalli-Sforza dan Feldman (1981) memberikan 

kerangka untuk memahami dinamika ini, di mana nilai-nilai budaya dapat ditransmisikan 

melalui berbagai jalur, mencerminkan adaptasi budaya terhadap konteks modern. 

Erikson juga menekankan pentingnya interaksi sosial dalam membentuk identitas. 

Generasi muda yang menerima nilai dari lingkungan sosial, seperti teman atau figur keluarga 

extended, mencerminkan bagaimana mereka menggunakan interaksi ini untuk menjembatani 

nilai tradisional dan modern. Dalam konteks global, nilai-nilai yang diwariskan oleh keluarga 

sering kali disesuaikan dengan ekspektasi dan pengalaman sosial yang lebih luas, menunjukkan 

fleksibilitas identitas budaya di era globalisasi. 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

845 | P a g e 

Variasi Bentuk Sosialisasi: Dari Verbal ke Digital 

Bentuk sosialisasi etnis telah mengalami transformasi dari pola tradisional berbasis 

verbal menjadi bentuk digital. Generasi muda tidak lagi hanya belajar melalui cerita verbal dari 

keluarga, tetapi juga melalui visualisasi dan informasi digital. Partisipan 4, misalnya, 

menggunakan internet sebagai sumber belajar nilai budaya, mencerminkan pengaruh 

mediascape dalam teori Global Flows oleh Appadurai (1996). 

Proses ini juga mencakup sosialisasi aktif dan pasif. Sosialisasi aktif terjadi melalui 

pengajaran langsung, sedangkan sosialisasi pasif melalui observasi lingkungan. Dualitas ini 

menunjukkan bahwa generasi muda hidup dalam konteks multikultural yang kompleks. 

Erikson menekankan bahwa individu pada tahap perkembangan identitas sering menggunakan 

media sosial dan teknologi untuk mengeksplorasi berbagai aspek identitas mereka, termasuk 

identitas budaya. 

 

Pengaruh Individualisasi dan Globalisasi 

Globalisasi dan modernisasi menciptakan tantangan terhadap keberlanjutan nilai-nilai 

tradisional, memicu ketegangan antara nilai-nilai tradisional dan modern. Nilai seperti Yi dan 

Xin menunjukkan pola memudar di kalangan generasi muda, seiring meningkatnya fokus pada 

individualisasi yang menggeser prioritas individu dari kolektivitas keluarga ke preferensi 

pribadi (Beck & Beck-Gernsheim, 2002). Globalisasi sering melemahkan nilai-nilai tradisional 

yang kurang relevan dengan tuntutan kehidupan kontemporer, seperti yang disebutkan oleh 

Kagitcibasi (2007). Sebaliknya, nilai-nilai tradisional yang mendukung kebutuhan modern, 

seperti pendidikan praktis atau keterampilan ekonomi, cenderung lebih bertahan. 

Dalam pandangan Erikson, proses ini seringkali memicu kebingungan peran, terutama 

ketika individu menghadapi ekspektasi yang bertentangan antara nilai tradisional dan nilai 

modern. Namun, keberhasilan individu dalam mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dan 

modern menjadi langkah penting dalam membangun identitas yang stabil dan positif, 

memungkinkan mereka menyesuaikan diri dengan dinamika kehidupan modern tanpa 

kehilangan akar budaya mereka. 

 

KESIMPULAN 

Hasil analisis menunjukkan bahwa terdapat pola yang berbeda dalam transgenerasi 

nilai-nilai tradisional Tionghoa di Surabaya. Nilai Ren (kemanusiaan) dan Li (tata cara/aturan 

bertindak) secara konsisten diwariskan oleh seluruh partisipan, mencerminkan signifikansi 

tinggi kedua nilai ini dalam menjaga harmoni sosial dan kohesi komunitas. Ren tetap relevan 

sebagai nilai universal yang mendukung hubungan interpersonal yang kuat, sedangkan Li 

menegaskan pentingnya norma dan ritual dalam memperkuat struktur sosial komunitas 

Tionghoa. Temuan ini mencerminkan bahwa nilai-nilai yang mendukung keseimbangan 

hubungan interpersonal lebih mungkin bertahan, sebagaimana dijelaskan dalam teori Berry 

(1997). 

Sebaliknya, nilai-nilai seperti Yi (kebajikan/keadilan), Zhi (pengetahuan dan 

kebijaksanaan), dan Xin (integritas) menunjukkan pola transgenerasi yang lebih bervariasi. 

Nilai Yi kurang diwariskan secara konsisten oleh beberapa partisipan, mencerminkan pengaruh 

modernisasi yang menggeser pemahaman terhadap konsep tradisional. Zhi hanya 

dipertahankan oleh sebagian partisipan, menggambarkan adaptasi selektif terhadap kebutuhan 

pendidikan dan pemberian informasi terkait ajaran benar dan salah dalam modernisasi. 

Sementara itu, Xin menghadapi tekanan globalisasi, yang cenderung melemahkan relevansinya 

dalam konteks individualisme yang meningkat. Hal ini juga sejalan dengan pandangan 

Kagitcibasi (2007), yang menyebutkan bahwa globalisasi sering melemahkan nilai-nilai 

tradisional yang tidak relevan dengan tuntutan kehidupan modern. Sebaliknya, nilai yang lebih 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

846 | P a g e 

relevan dengan kebutuhan kontemporer, seperti pendidikan praktis dan keterampilan ekonomi, 

cenderung bertahan. 

Selain itu, meskipun sosialisasi nilai melalui keluarga tetap menjadi mekanisme penting 

dalam pembentukan identitas etnis yang positif (positive ethnic-identity), seperti yang 

diungkapkan oleh Mandara dan Murray (2002 dalam Lieyanty dan Pudjiati, 2022), sosialisasi 

melalui interaksi orang tua, pengamatan anak terhadap reaksi orang tua terhadap berbagai 

budaya, serta pengalaman langsung, membentuk rasa bangga terhadap identitas etnis. Proses 

ini memperkuat ikatan keluarga dan resiliensi komunitas, memastikan nilai-nilai inti yang 

relevan tetap diwariskan meski dalam dinamika modernisasi dan globalisasi. Proses ini tidak 

lagi sekuat atau sekental sebelumnya. Tidak semua partisipan menerapkan atau mendapatkan 

sosialisasi terkait nilai tertentu, seperti Yi atau Xin, yang semakin memudar. Sebagian 

partisipan mendapatkan nilai dari figur keluarga extended, seperti nenek atau tante, sementara 

yang lain bergantung pada media digital atau lingkungan sosial mereka. Fenomena ini 

mencerminkan bahwa sosialisasi tidak lagi sepenuhnya vertikal tetapi juga horizontal dan 

oblique (Cavalli-Sforza & Feldman, 1981), menunjukkan adaptasi budaya terhadap konteks 

modern. 

Proses sosialisasi juga telah berubah bentuk, dari pola tradisional berbasis verbal 

menjadi lebih digital. Partisipan yang menggunakan internet sebagai sumber belajar nilai 

budaya mencerminkan pengaruh mediascape dalam teori Global Flows oleh Appadurai (1996), 

di mana arus informasi lintas budaya memperluas akses generasi muda terhadap nilai-nilai 

global. Namun, transisi ini sering kali memicu kebingungan peran (role confusion) di kalangan 

generasi muda, terutama ketika mereka menghadapi ekspektasi yang bertentangan antara nilai 

tradisional dan nilai modern, sebagaimana dijelaskan oleh Erikson (1968). 

Secara keseluruhan, meskipun nilai-nilai Konfusianisme seperti Ren dan Li tetap 

relevan karena signifikansi sosialnya, nilai-nilai lain seperti Yi, Zhi, dan Xin cenderung 

memudar akibat pengaruh globalisasi dan individualisasi. Proses ini mencerminkan adaptasi 

budaya yang kompleks, di mana nilai-nilai yang relevan lebih mungkin bertahan, sementara 

yang kurang relevan dengan modernisasi cenderung tidak diterapkan/diturunkan ke generasi 

berikutnya. 

 

REFERENSI 

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. Minneapolis: 

University of Minnesota Press.   

Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia. (n.d.). https://www.apjii.or.id/berita/d/apjii-

jumlah-pengguna-internet-indonesia-tembus-221-juta-orang.  

Asruchin, M. (2019). Konfusianisme: Sumber Peradaban China. THE FIRST 

INTERNATIONAL SEMINAR & ROUNDTABLE MEETING “PROFESSIONAL 

CHINESE TEACHING” IN SOUTHEAST ASIA, 75–84.   

Beck, U., & Beck-Gernsheim, E. (2002). Individualization: Institutionalized individualism and 

its social and political consequences. London: SAGE Publications. 

Berry, J. W. (1997). Immigration, acculturation, and Adaptation. Applied Psychology, 46(1), 

5–34. https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x  

Burt, C. H., Lei, M. K., & Simons, R. L. (2017). Racial Discrimination, Racial Socialization, 

and Crime: Understanding Mechanisms of Resilience. Social Problems, 64(3), 414–

438. https://doi.org/10.1093/socpro/spw036.  

Cavalli-Sforza, L. L., & Feldman, M. W. (1981). Cultural transmission and evolution: A 

quantitative approach. Princeton: Princeton University Press. 

Dewi, R. S. (2018). HIDUP DI DUNIA MULTIKULTURAL POTRET SOSIAL BUDAYA 

KERUKUNAN ETNIS MINANG DAN TIONGHOA DI KOTA PADANG. LUGAS 

Jurnal Komunikasi, 2(1), 27–32. https://doi.org/10.31334/jl.v2i1.120.  

https://dinastirev.org/JMPIS
https://www.apjii.or.id/berita/d/apjii-jumlah-pengguna-internet-indonesia-tembus-221-juta-orang
https://www.apjii.or.id/berita/d/apjii-jumlah-pengguna-internet-indonesia-tembus-221-juta-orang
https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x
https://doi.org/10.1093/socpro/spw036
https://doi.org/10.31334/jl.v2i1.120


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                      Vol. 7, No. 1, Desember 2025 

847 | P a g e 

Erikson, E. H. (1968). Identity: Youth and crisis. New York: W. W. Norton & Company. 

Greenfield, P. M. (2000). Three approaches to the psychology of culture: Where do they come 

from? Where can they go? Asian Journal of Social Psychology, 3(3), 223–240. 

https://doi.org/10.1111/1467-839x.00066.  

Hartati, D. (2016). Konfusianisme dalam Kebudayaan Cina Modern. Paradigma Jurnal Kajian 

Budaya, 2(2), 174. https://doi.org/10.17510/paradigma.v2i2.25.  

Heriyanti, K. H. (2021). Humanisme dalam ajaran konfusianisme. Widya Katambung: Jurnal 

Fisalfat Agama Hindu, 12(1), 56–66. https://doi.org/10.33363/wk.v12i1.694.  

Hermans, H. J. M., & Kempen, H. J. G. (1998). Moving cultures: The perilous problems of 

cultural dichotomies in a globalizing society. American Psychologist, 53(10), 1111–

1120. https://doi.org/10.1037/0003-066x.53.10.1111.  

Kagitcibasi, C. (2017). Family, self, and human development across cultures. In Routledge 

eBooks. https://doi.org/10.4324/9781315205281.  

Lieyanty, R., & Pudjiati, S. R. R. (2022). POSITIVE ETHNIC IDENTITY SEBAGAI 

MEDIATOR ANTARA SOSIALISASI ETNIS DENGAN RESILIENSI KELUARGA 

ETNIS TIONGHOA-INDONESIA. Humanitas (Jurnal Psikologi), 6(2), 149–160. 

https://doi.org/10.28932/humanitas.v6i2.4716. 

Lin, C. (2010). Studying Chinese culture and conflict: a research agenda. International Journal 

of Conflict Management, 21(1), 70–93. https://doi.org/10.1108/10444061011016632.  

Matsumoto, D. (2001). The Handbook of Culture and Psychology. Oxford University Press. 

Mau, B., & Gabriela, J. (2021). DAMPAK PENGGUNAAN GADGET TERHADAP 

PERKEMBANGAN PERILAKU ANAK REMAJA MASA KINI. Excelsis Deo Jurnal 

Teologi Misiologi Dan Pendidikan, 5(1), 99–110. https://doi.org/10.51730/ed.v5i1.70.  

Nainggolan, E. (2023). Konfusianisme sebagai kebudayaan fundamental Tiongkok dan 

relevansinya bagi masa depan kawasan Asia Timur. 

https://www.researchgate.net/publication, 1–18.  

Srisiuni, S., & Yusof, A. M. (2008). Racial Socialization in Two Cultures. Anima. 

http://repository.ubaya.ac.id/31951/.  

Subahri, N. B., & Nuha, N. a. a. U. (2022). Budaya Pandalungan sebagai media pendidikan 

egaliter. Bidayatuna Jurnal Pendidikan Guru Mandrasah Ibtidaiyah, 5(2), 204–218. 

https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1979.  

Susetyo, B. (2018). Krisis Identitas Etnis Cina di Indonesia. Psikodimensia-Kajian Ilmiah 

Psikologo. 

 

https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.1111/1467-839x.00066
https://doi.org/10.17510/paradigma.v2i2.25
https://doi.org/10.33363/wk.v12i1.694
https://doi.org/10.1037/0003-066x.53.10.1111
https://doi.org/10.4324/9781315205281
https://doi.org/10.1108/10444061011016632
https://doi.org/10.51730/ed.v5i1.70
http://repository.ubaya.ac.id/31951/
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1979

