https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

i JMPIS:
A;\%i;g JURNAL MANAJEMEN PENDIDIKAN DAN

ILMU SOSIAL
DINASTI

REVIEW @D nttps://dinastirevorg/JMPis (] dinastiinfo@gmailcom () +62 811 7404 455

DOI: https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i6
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan Komunitas
Rabithah Alawiyah Purwakarta

Liza Zakiyah!", Eri Kurniawan?, Ruswan Dallyono’, Wawangunawan*
Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, lizazakiyah13@gmail.com
2Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, eri_kurniawan@upi.edu
3Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, Dallyono@upi.edu
“Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, Wagoen@upi.edu

*Corresponding Author: lizazakiyah13@gmail.com

Abstract: This study explores Arabic language education as a heritage language within the
Ba-‘Alawi community in Purwakarta, focusing on the role of the Rabithah Alawiyah
organization. The background of the study arises from the decreasing use of Arabic in daily
life, despite its essential role in religious and cultural identity. The objective of this research is
to examine how Arabic is preserved, taught, and perceived as a cultural heritage. A descriptive
qualitative method was employed, with data collected through interviews, observations, and
questionnaires involving community members and Rabithah Alawiyah leaders. The findings
reveal that although attitudes toward Arabic remain highly positive, language proficiency
particularly among the younger generation has declined. Arabic is still maintained in family
domains through kinship terms and certain religious practices, but its use in daily social
interactions is very limited. The study concludes that inclusive and innovative strategies are
needed, supported by both organizations and families, to ensure the sustainability of Arabic as
a heritage language in the Ba- ‘Alawi community.

Keywords: Arabic Language Education, Heritage Language, Ba- ‘Alawi Community, Rabithah
Alawiyah

Abstrak: Penelitian ini membahas pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan pada
komunitas keturunan Ba-‘Alawi di Purwakarta dengan fokus pada peran organisasi Rabithah
Alawiyah. Latar belakang penelitian ini berangkat dari semakin terbatasnya penggunaan
bahasa Arab dalam kehidupan sehari-hari meskipun bahasa tersebut memiliki peran penting
dalam identitas religius dan kultural. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana
bahasa Arab dipertahankan, diajarkan, dan dimaknai sebagai warisan budaya. Metode
penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa
wawancara, observasi, dan kuesioner terhadap anggota komunitas dan pengurus Rabithah
Alawiyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun sikap terhadap bahasa Arab sangat
positif, keterampilan berbahasa Arab terutama di kalangan generasi muda cenderung menurun.
Bahasa Arab masih hadir dalam domain keluarga melalui istilah kekerabatan dan sebagian
kegiatan keagamaan, namun penggunaannya dalam interaksi sosial sehari-hari sangat terbatas.

5621 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i6
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:lizazakiyah13@gmail.com
mailto:eri_kurniawan@upi.edu
mailto:Dallyono@upi.edu
mailto:Wagoen@upi.edu
mailto:lizazakiyah13@gmail.com

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Kesimpulan penelitian ini menegaskan pentingnya strategi yang lebih inklusif dan inovatif dari
organisasi serta dukungan keluarga dalam menjaga keberlanjutan bahasa Arab sebagai bahasa
warisan di komunitas Ba-‘Alawi.

Kata Kunci: Pendidikan Bahasa Arab, Bahasa Warisan, Komunitas Ba-‘Alawi, Rabithah
Alawiyah

PENDAHULUAN

Komunitas Ba-‘Alawi di Indonesia merupakan keturunan ulama dan pedagang dari
Hadramaut, Yaman, yang telah lama berperan penting dalam sejarah penyebaran Islam dan
perkembangan kebudayaan lokal (Amaruli et al., 2022; Rijal, 2023). Komunitas ini memiliki
tradisi yang kaya dan kompleks, meliputi nilai-nilai religius, budaya, serta bahasa yang
diwariskan lintas generasi. Salah satu unsur penting yang melekat pada identitas mereka adalah
penggunaan bahasa Arab, yang tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga
sebagai heritage language yang menghubungkan komunitas dengan akar sejarah leluhur
(Husein, 2021; Kanafi et al., 2015). Melalui bahasa Arab, generasi Ba-‘Alawi dapat merasakan
keterhubungan spiritual dengan tanah asal mereka di Yaman sekaligus memperkuat identitas
keagamaan. Oleh sebab itu, bahasa Arab menjadi aspek yang tidak dapat dipisahkan dari
kehidupan sosial dan religius komunitas ini.

Bahasa Arab bagi komunitas Ba-‘Alawi bukan hanya sarana komunikasi dalam ranah
ritual keagamaan, melainkan juga instrumen yang memperkuat ikatan kultural dan religius.
Bahasa ini menjadi simbol prestise yang menunjukkan kedekatan seseorang dengan ilmu
pengetahuan Islam, sekaligus menjaga otentisitas tradisi yang diwariskan para leluhur (de
Jonge, 2022; Latiff, 2016). Penggunaan bahasa Arab dapat dijumpai dalam pembacaan kitab-
kitab klasik, pengajian, dan majelis-majelis keagamaan yang rutin dilaksanakan. Dengan cara
demikian, bahasa Arab tetap memiliki ruang hidup yang signifikan dalam menjaga
keberlanjutan tradisi komunitas. Bahkan, bagi sebagian anggota komunitas, kemampuan
berbahasa Arab dipandang sebagai kebanggaan yang mencerminkan identitas religius
sekaligus budaya (Rijal, 2023).

Rabithah Alawiyah Purwakarta, sebagai organisasi sosial keagamaan yang
beranggotakan keturunan Ba-‘Alawi, memainkan peran penting dalam melestarikan nilai-nilai
tersebut. Organisasi ini tidak hanya berfungsi sebagai wadah silaturahim antarketurunan Ba-
‘Alawi, tetapi juga menjadi pusat kegiatan keagamaan, sosial, dan budaya yang menekankan
pentingnya penggunaan bahasa Arab. Melalui kegiatan rutin seperti rauhah, majlis taklim,
pengajian kitab, dan peringatan hari besar Islam, bahasa Arab diperkenalkan dan dipraktikkan
secara aktif oleh para anggota (Husein, 2021; Maghfuriyah & Zulkifli, 2023). Kehadiran
organisasi ini menunjukkan bahwa upaya pelestarian bahasa Arab bukan hanya bersifat
personal, tetapi juga mendapat dukungan kelembagaan. Dengan demikian, Rabithah Alawiyah
berperan sebagai agen penting dalam menjaga kesinambungan identitas komunitas (Basir &
Robby, 2023; Wahid, 2025).

Kehadiran Rabithah Alawiyah di Purwakarta juga memberikan kontribusi nyata dalam
menjaga eksistensi bahasa Arab di tengah arus globalisasi. Program-program yang dijalankan
organisasi ini menegaskan bahwa bahasa Arab tidak hanya penting untuk kepentingan religius,
tetapi juga memiliki nilai budaya yang harus dijaga bersama. Melalui kegiatan pendidikan,
kajian agama, dan penguatan tradisi keilmuan, organisasi ini terus menanamkan pentingnya
bahasa Arab sebagai bagian integral dari identitas komunitas Ba-‘Alawi (Amaruli et al., 2022;
Wahid, 2025). Hal ini menunjukkan bahwa meskipun penggunaan bahasa Arab di kalangan
generasi muda semakin berkurang, masih ada institusi yang konsisten memelihara dan
melestarikannya. Dengan begitu, keberadaan Rabithah Alawiyah menjadi bukti bahwa upaya

5622 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

pelestarian bahasa warisan dapat dilakukan melalui pendekatan berbasis komunitas (de Jonge,
2022; Rijal, 2023).

Meskipun bahasa Arab memiliki kedudukan penting dalam kehidupan komunitas Ba-
‘Alawi, faktanya penggunaannya semakin terbatas dalam interaksi sehari-hari, terutama di
kalangan generasi muda. Arus globalisasi, perkembangan teknologi informasi, serta dominasi
bahasa Indonesia dan bahasa asing seperti Inggris telah menggeser pola penggunaan bahasa
Arab. Hal ini menyebabkan bahasa Arab lebih banyak digunakan dalam konteks formal
keagamaan, tetapi jarang dipraktikkan dalam percakapan sosial non-formal (Amaruli et al.,
2022; Rijal, 2023). Fenomena ini mengindikasikan adanya potensi melemahnya fungsi bahasa
Arab sebagai bahasa warisan yang hidup dalam keseharian. Jika kondisi ini dibiarkan,
dikhawatirkan keberlanjutan identitas budaya yang melekat pada bahasa Arab akan semakin
terancam.

Penelitian-penelitian terdahulu mengenai komunitas Ba-‘Alawi di Indonesia sebagian
besar menitikberatkan pada peran mereka dalam dakwah, kontribusi sosial, serta aspek historis
keberadaan komunitas Hadrami. Kajian yang mendalam mengenai dinamika bahasa,
khususnya bahasa Arab sebagai bahasa warisan, masih relatif jarang dilakukan (Taufik & Bisri,
2024; Woodward et al., 2012). Padahal, bahasa warisan memiliki peran penting dalam menjaga
identitas komunitas diaspora di tengah modernisasi. Minimnya penelitian di bidang ini
menyebabkan pemahaman tentang bagaimana bahasa Arab dipertahankan, ditransmisikan, atau
bahkan ditinggalkan oleh generasi muda Ba-‘Alawi masih terbatas. Oleh karena itu, penting
untuk mengisi kekosongan penelitian ini melalui kajian sosiolinguistik yang lebih
komprehensif (Rahmaniah & Taufik, 2023; Taufik & Bisri, 2024).

Selain itu, peran organisasi seperti Rabithah Alawiyah dalam menjaga eksistensi bahasa
Arab belum banyak ditelaah secara akademis. Padahal, organisasi ini memiliki kedudukan
strategis sebagai agen pelestarian budaya dan bahasa di tengah masyarakat yang semakin
terpengaruh oleh globalisasi (Basir & Robby, 2023). Penelitian mengenai strategi organisasi
dalam mempertahankan bahasa Arab dapat memberikan gambaran lebih jelas tentang peran
institusi sosial dalam pelestarian bahasa warisan (Ahmad & Gdoktas, 2023). Tanpa adanya
kajian tersebut, sulit untuk memahami sejauh mana kebijakan dan program yang dijalankan
mampu menjawab tantangan penurunan penggunaan bahasa Arab di komunitas Ba-‘Alawi.

Lebih jauh lagi, pemaknaan bahasa Arab oleh generasi muda dalam komunitas Ba-
‘Alawi juga belum banyak dieksplorasi. Bagaimana mereka menempatkan bahasa Arab dalam
kehidupan sehari-hari, apakah sebagai simbol identitas, instrumen religius, atau sekadar bahasa
formal, merupakan pertanyaan yang perlu dijawab. Keterlibatan generasi muda dalam kegiatan
keagamaan yang menggunakan bahasa Arab, serta peran keluarga dalam mentransmisikan
bahasa, juga menjadi aspek yang belum terungkap secara detail. Tanpa kajian mendalam
mengenai hal ini, sulit untuk merumuskan strategi yang efektif dalam menjaga
keberlangsungan bahasa Arab sebagai bahasa warisan (Amaruli et al., 2022).

Mengisi kekosongan penelitian ini menjadi sangat penting karena bahasa Arab bagi
komunitas Ba-‘Alawi tidak hanya berfungsi sebagai instrumen komunikasi religius, melainkan
juga sebagai identitas kultural yang bernilai tinggi. Jika bahasa Arab semakin terpinggirkan,
maka bukan hanya aspek bahasa yang hilang, tetapi juga nilai-nilai budaya dan spiritual yang
terkandung di dalamnya. Dengan demikian, penelitian mengenai praktik penggunaan bahasa
Arab dalam komunitas Ba-‘Alawi di Purwakarta merupakan langkah signifikan untuk
memahami dinamika pelestarian bahasa warisan. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoretis sekaligus praktis bagi upaya menjaga identitas budaya komunitas diaspora.

Urgensi penelitian ini juga terkait dengan kontribusinya pada kajian sosiolinguistik,
terutama yang berhubungan dengan bahasa warisan (heritage language) pada masyarakat
minoritas. Melalui penelitian ini, dapat diperoleh pemahaman baru mengenai strategi yang
dijalankan organisasi keagamaan seperti Rabithah Alawiyah dalam menjaga eksistensi bahasa

5623 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Arab. Hal ini penting mengingat organisasi sosial memiliki peran besar dalam mentransmisikan
nilai budaya dan bahasa, yang mungkin tidak bisa sepenuhnya diandalkan pada lingkungan
keluarga saja. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya bermanfaat bagi komunitas Ba-
‘Alawi, tetapi juga bagi komunitas lain yang menghadapi tantangan serupa.

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis praktik pelestarian bahasa Arab dalam
komunitas Ba-‘Alawi di Purwakarta dengan menitikberatkan pada peran Rabithah Alawiyah
sebagai agen pelestarian bahasa. Penelitian ini berupaya mengungkap sejauh mana bahasa Arab
dipertahankan dalam kehidupan sehari-hari, bagaimana tantangan yang dihadapi, serta strategi
apa saja yang diterapkan untuk menjawab tantangan tersebut. Melalui kajian ini, diharapkan
lahir pemahaman yang lebih mendalam mengenai dinamika bahasa warisan dalam konteks
komunitas diaspora Hadrami di Indonesia. Selain itu, hasil penelitian ini dapat memberikan
rekomendasi bagi strategi pelestarian bahasa Arab agar tetap relevan di era globalisasi.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk menganalisis
pemertahanan Bahasa Arab sebagai bahasa warisan dalam komunitas keturunan Ba-‘Alawi di
Purwakarta. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali
secara mendalam tentang persepsi, pengalaman, dan praktik yang terkait dengan penggunaan
Bahasa Arab di kalangan komunitas ini, serta peran Rabithah Alawiyah dalam
mempertahankan bahasa tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk memahami fenomena sosial
yang berkembang di dalam komunitas Ba-‘Alawi, terutama dalam konteks pemertahanan
bahasa sebagai bagian dari identitas budaya mereka (Sugiyono, 2017).
Sampel dan Populasi Penelitian

Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh anggota Rabithah Alawiyah di Purwakarta,
yang terdiri dari pria dan wanita dari berbagai kelompok umur dan latar belakang sosial.
Sampel penelitian ini terdiri dari 40 anggota yang dipilih secara purposive atau sengaja, dengan
mempertimbangkan keterlibatan aktif mereka dalam kegiatan Rabithah Alawiyah dan
pemahaman mereka terhadap penggunaan Bahasa Arab dalam kehidupan sehari-hari. Dari 40
anggota tersebut, 10 orang dipilih sebagai informan utama untuk wawancara mendalam, yang
dianggap dapat memberikan wawasan lebih mendalam mengenai praktik dan tantangan
pemertahanan Bahasa Arab dalam komunitas mereka (Creswell, 2014).

Waktu dan Tempat Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di Purwakarta, Jawa Barat, dengan fokus pada kegiatan-
kegiatan yang diselenggarakan oleh Rabithah Alawiyah Purwakarta. Beberapa lokasi yang
menjadi tempat pengumpulan data termasuk markas Rabithah Alawiyah, rumah-rumah
anggota, serta tempat-tempat pertemuan dalam kegiatan keagamaan seperti rauhah dan majlis.
Penelitian ini dilakukan selama enam bulan, dari bulan Januari hingga Juni 2023, untuk
memungkinkan pengumpulan data yang menyeluruh dan mendalam mengenai praktik
penggunaan Bahasa Arab dalam kehidupan sosial dan keagamaan anggota komunitas Ba-
‘Alawi (Moleong, 2017).

Instrumen Penelitian

Instrumen utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah wawancara mendalam,
observasi partisipatif, dan kuesioner. Wawancara dilakukan dengan menggunakan pedoman
wawancara semi-terstruktur yang disusun berdasarkan tujuan penelitian untuk menggali
pandangan, pengalaman, dan praktik peserta mengenai penggunaan Bahasa Arab. Selain
wawancara, peneliti juga menggunakan observasi partisipatif untuk mengamati langsung
bagaimana Bahasa Arab digunakan dalam kegiatan keagamaan dan sosial. Kuesioner

5624 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

disebarkan untuk mengumpulkan data kuantitatif yang mendukung analisis kualitatif, dengan
fokus pada persepsi anggota tentang pentingnya Bahasa Arab dalam kegiatan komunitas.
1. Wawancara Mendalam
Wawancara dilakukan dengan anggota Rabithah Alawiyah serta pengurus organisasi
tersebut. Wawancara semi-terstruktur ini bertujuan untuk menggali informasi mengenai
persepsi mereka terhadap peran Bahasa Arab dalam kehidupan sehari-hari, dalam
pendidikan agama, serta dalam menjaga identitas Ba-‘Alawi. Wawancara ini
memungkinkan peneliti untuk memahami tantangan yang dihadapi komunitas dalam
mempertahankan Bahasa Arab, serta melihat bagaimana peran Rabithah Alawiyah dalam
mengatasi tantangan tersebut. Proses wawancara dilaksanakan dengan mendalam dan
terbuka, sehingga narasumber dapat mengungkapkan pandangan mereka secara jujur dan
komprehensif (Patton, 2002).
2. Observasi Partisipatif
Peneliti berpartisipasi dalam kegiatan Rabithah Alawiyah seperti rauhah, majlas, dan
silaturahim untuk mengamati langsung bagaimana Bahasa Arab digunakan dalam konteks
keagamaan dan sosial. Melalui observasi partisipatif, peneliti dapat melihat interaksi sosial
antar anggota komunitas dan mendalami cara penggunaan Bahasa Arab dalam komunikasi
sehari-hari. Observasi ini juga memberikan gambaran tentang peran Rabithah Alawiyah
dalam menjaga dan melestarikan Bahasa Arab melalui program-program yang mereka
selenggarakan (Angrosino, 2007).
3. Kuesioner
Kuesioner yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari serangkaian pertanyaan
tertutup dan terbuka untuk mengumpulkan data mengenai penggunaan Bahasa Arab di
kalangan anggota Rabithah Alawiyah, tingkat keterlibatan mereka dalam kegiatan
komunitas, serta pandangan mereka tentang peran bahasa ini dalam kegiatan keagamaan.
Kuesioner ini juga mengukur sikap anggota terhadap pemertahannya dan tantangan yang
mereka hadapi dalam menggunakan Bahasa Arab di luar konteks keagamaan. Data
kuantitatif yang dikumpulkan kemudian dianalisis secara kualitatif untuk mengidentifikasi
tema-tema utama terkait penggunaan Bahasa Arab dalam komunitas ini (Creswell, 2014).

Prosedur dan Teknik Penelitian

Prosedur penelitian dimulai dengan identifikasi masalah dan tujuan penelitian,
dilanjutkan dengan pemilihan partisipan dan persiapan instrumen penelitian. Peneliti kemudian
mengumpulkan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan penyebaran
kuesioner. Setelah data terkumpul, peneliti melakukan analisis tematik dengan
mengklasifikasikan data ke dalam kategori-kategori yang relevan, seperti persepsi terhadap
Bahasa Arab, peran Rabithah Alawiyah dalam pemertahanan bahasa, serta tantangan yang
dihadapi komunitas dalam mempertahankan Bahasa Arab. Proses analisis data dilakukan
secara berkelanjutan selama pengumpulan data dan setelah data terkumpul, dengan tujuan
untuk menggali makna yang lebih dalam dan mendalam dari fenomena yang terjadi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini mengkaji pemertahanan Bahasa Arab sebagai bahasa warisan pada
komunitas Ba-‘Alawi di Purwakarta. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi upaya
komunitas Ba-‘Alawi dalam mempertahankan, mengajarkan, dan mempraktikkan bahasa Arab
serta kontribusinya terhadap identitas budaya. Hasil penelitian mengungkapkan bahwa
komunitas keturunan Ba-‘Alawi di Purwakarta menunjukkan kebanggaan yang tinggi terhadap
bahasa Arab. Walaupun keterampilan dan praktik penggunaan bahasa Arab dalam kehidupan
sehari-hari masih terbatas, sikap mereka terhadap bahasa tersebut tetap sangat positif. Hal ini

5625|Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

menegaskan bahwa bahasa Arab memiliki posisi penting sebagai warisan budaya sekaligus
identitas keagamaan dan sosial komunitas Ba-‘Alawi.
Sikap Bahasa Komunitas

Tabel I. Persentase Sikap Bahasa Komunitas Ba-‘Alawi terhadap Berbicara Bahasa Arab

Sikap Persentase
Bangga 96%
Biasa saja 4%
Tidak bangga -

Sebanyak 96% responden komunitas Ba-‘Alawi menyatakan bangga menggunakan
bahasa Arab, yang menegaskan perannya sebagai simbol identitas kultural dan religius
sekaligus modal utama dalam pemertahanan bahasa (Baker, 1992). Rasa bangga ini didorong
oleh identitas budaya, nilai religius, dan prestise sosial yang melekat pada bahasa Arab.
Temuan ini menunjukkan adanya motivasi kuat untuk mempertahankan bahasa Arab sebagai
bahasa warisan, meskipun tantangan asimilasi pada generasi muda masih perlu diantisipasi
melalui strategi perluasan ranah penggunaan bahasa serta upaya menjaga sikap positif lintas
generasi.

Sikap Bahasa Berdasarkan Usia dan Gender

Tabel. 2 Sikap Bahasa Komunitas Ba-‘Alawi dalam Mempertahankan Bahasa Arab (Laki-laki)

Usia Tinggi Sedang Rendah
5-25 tahun - - -
26-50 tahun 86% 14% 0%
51-75 tahun 80% 20% 0%

Tabel 3. Sikap Bahasa Komunitas Ba-‘Alawi dalam Mempertahankan
Bahasa Arab (Perempuan)

Usia Tinggi Sedang Rendah
5-25 tahun 78% 22% 0%
26-50 tahun 86% 14% 0%
51-75 tahun  100% 0% 0%

Mayoritas komunitas Ba-‘Alawi menunjukkan sikap bahasa Arab yang positif (78—
100%), terutama pada kelompok usia 26—50 tahun dan 51-75 tahun, baik laki-laki maupun
perempuan. Namun, terdapat indikasi pergeseran antargenerasi, di mana sikap positif
cenderung menurun pada kelompok usia 5-25 tahun, khususnya perempuan (78%). Data juga
mengungkap adanya perbedaan gender, dengan sikap positif perempuan meningkat seiring
bertambahnya usia, sedangkan pada laki-laki relatif stabil. Selain itu, peran sekolah tampak
dominan dalam pemerolehan bahasa Arab, menandakan berkurangnya transmisi bahasa di
lingkungan keluarga. Meskipun sikap positif terhadap bahasa Arab konsisten tinggi, hal ini
belum sepenuhnya tercermin dalam tingkat kemahiran nyata, sehingga menunjukkan adanya
kesenjangan antara ideologi bahasa dan praktik bahasa. Temuan ini menegaskan bahwa
komunitas Ba-‘Alawi masih mempertahankan rasa bangga dan kesadaran terhadap bahasa
Arab sebagai bahasa warisan, meskipun keberlangsungannya dihadapkan pada tantangan
perbedaan generasional.

5626 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Kemahiran Berbahasa Arab pada Komunitas Keturunan Ba-‘Alawi di Purwakarta

Tabel 4. Kemahiran Bahasa Arab Komunitas Ba-‘Alawi (Laki-laki)

Usia Pengguna Aktif Hanya Paham Tidak Bisa
5-25 tahun - - -
2650 tahun 50% 25% 25%
50-75 tahun 40% 20% 40%

Tabel 5. Kemahiran Bahasa Arab Komunitas Ba-‘Alawi (Perempuan)

Usia Pengguna Aktif Hanya Paham Tidak Bisa
5-25 tahun - 67% 33%
26-50 tahun 14% 50% 36%
50-75 tahun 25% 75% -

Kemabhiran berbahasa Arab pada komunitas Ba-‘Alawi menunjukkan variasi signifikan
berdasarkan gender dan generasi. Laki-laki usia 26—50 tahun memiliki tingkat kemahiran
tertinggi (50% pengguna aktif), sedangkan perempuan pada kelompok usia sama hanya 14%.
Namun, pada usia lanjut (51-75 tahun), perempuan menunjukkan dominasi pemahaman pasif
(75%) dengan 25% pengguna aktif, sementara laki-laki cenderung seimbang antara aktif dan
pasif. Generasi muda (5-25 tahun) memperlihatkan penurunan tajam, di mana sebagian besar
perempuan (67%) hanya mampu memahami tanpa berbicara, bahkan 33% tidak mampu sama
sekali. Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara sikap positif terhadap bahasa
Arab dengan kompetensi nyata, sekaligus mengonfirmasi teori language shift (Fishman, 2001)
bahwa bahasa warisan cenderung melemah pada generasi penerus. Selain itu, perbedaan gender
juga menonjol, sejalan dengan pandangan Eckert (2012) bahwa variasi penggunaan bahasa
dipengaruhi praktik sosial dan konstruksi identitas. Faktor-faktor seperti keterlibatan laki-laki
dalam aktivitas keagamaan, akses pendidikan yang lebih luas, serta partisipasi sosial turut
memperkuat dominasi mereka dalam kemahiran berbahasa Arab.

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan dalam Lingkungan Keluarga
Komunitas Keturunan Ba-‘Alawi

Tabel 6. Perbandingan Istilah Kekerabatan dalam Tiga Bahasa

Kata Bahasa Arab Bahasa Sunda Bahasa Indonesia
Ayah Abi, Abah, Abuya, Sayidil walid Bapa, Apa, Abah Papah, Bapak, Ayah
Ibu Ummi, Ummah Mamah, Emih, Emak  Mama, Ibu, Mami
Kakek Jadd Aki, Abah Kakek
Nenek Jaddah Nini, Enin Nenek
Kakak laki-laki - Kang, Aa Bang
Kakak perempuan - Teteh, Ceuceu Kakak

Penggunaan istilah kekerabatan Arab masih konsisten dipertahankan di lingkungan
keluarga Ba-‘Alawi, meskipun bercampur dengan bahasa Sunda dan Indonesia. Hal ini
menunjukkan bahwa keluarga tetap menjadi domain utama pewarisan bahasa, sesuai dengan
teori domain Fishman, sekaligus memperlihatkan adanya akomodasi linguistik akibat pengaruh
multibahasa. Pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan terutama dipraktikkan dalam
keluarga inti maupun besar, baik pada interaksi santai maupun formal. Observasi dan
wawancara menunjukkan bahwa sebagian besar informan tetap menggunakan istilah Arab
dalam menyebut anggota keluarga, seperti Abi, Abah, Aba, Babah, Walid, Abuya untuk ayah,
serta Ummi dan Ummah untuk ibu, meskipun beberapa mulai beralih menggunakan istilah
lokal seperti Mamah. Temuan ini menegaskan bahwa keluarga memegang peranan penting

5627 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

dalam mempertahankan bahasa Arab, meskipun dipengaruhi oleh kontak bahasa lain dalam
kehidupan sehari-hari.

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan dalam Lingkungan Sosial Komunitas
Keturunan Ba-‘Alawi

Pendidikan bahasa Arab dalam komunitas Ba-‘Alawi berperan penting dalam
melestarikan identitas budaya sekaligus religius. Bahasa Arab tidak hanya berfungsi sebagai
alat komunikasi, tetapi juga sebagai sarana transmisi nilai keagamaan dan tradisi keluarga.
Proses pendidikan umumnya dimulai sejak dini, dengan keluarga sebagai agen utama melalui
interaksi sehari-hari. Selain itu, komunitas juga menyelenggarakan pendidikan formal maupun
non-formal, seperti pengajian, kelas bahasa, dan halagah di masjid atau pusat komunitas, yang
memperkuat keterampilan berbahasa sekaligus ikatan sosial.

Namun, dominasi bahasa Indonesia dan Sunda menimbulkan tantangan, terutama di
kalangan generasi muda yang semakin jarang menggunakan bahasa Arab dalam percakapan
penuh. Alih kode menjadi fenomena umum, di mana kosakata Arab diselipkan dalam
percakapan sehari-hari, meski komunikasi utama tetap menggunakan bahasa Indonesia atau
Sunda. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan antara sikap positif terhadap bahasa Arab dan
praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Cuplikan Temuan:

P1: “Bekheir ka?” (Apa kabar, ka?)
P2: “Alhamdulillah”

P3: “Sama siapa ke sini?”

Contoh tersebut memperlihatkan penggunaan kosakata bekheir (dari bi khoir, berarti
“baik™ atau “sehat”) sebagai salam pembuka, sebelum percakapan berlanjut dengan bahasa
Indonesia atau Sunda. Istilah sapaan ka/kaka tetap dipertahankan sebagai bentuk kesopanan,
bahkan ketika menggunakan bahasa Sunda, komunitas Ba-‘Alawi lebih memilih istilah kaka
daripada feteh.

Dengan demikian, meskipun penggunaan bahasa Arab penuh semakin terbatas,
keberadaannya tetap terjaga melalui pendidikan berbasis keluarga, kegiatan komunitas, serta
alith kode dalam interaksi sehari-hari. Upaya penguatan program pendidikan bahasa Arab
menjadi kunci penting agar bahasa ibu ini tetap relevan sebagai simbol identitas religius dan
kultural komunitas Ba-‘Alawi.

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan di Lingkungan Kerja Komunitas
Keturunan Ba-‘Alawi

Penelitian menunjukkan bahwa pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan dalam
komunitas Ba-‘Alawi tidak hanya berlangsung di ranah keluarga dan sosial, tetapi juga
memiliki pengaruh penting di lingkungan kerja. Kemahiran bahasa Arab menjadi sarana
komunikasi sekaligus media untuk melestarikan nilai dan tradisi budaya, terutama pada sektor
keagamaan, pendidikan, dan perdagangan.

Di kawasan Pasar Rebo, penggunaan bahasa Arab masih aktif dalam percakapan sehari-
hari, bahkan digunakan pula oleh pedagang non-Ba-‘Alawi yang terbiasa berinteraksi dengan
komunitas tersebut. Berikut salah satu cuplikan percakapan yang ditemukan:

Cuplikan Temuan:

P1: “Kam?” (berapa?)

P2: “tsalast mieh” (tiga ratus ribu)
P1: “kulluh?” (semuanya?)

P2: “ya kher” (baik)

Sebaliknya, di luar kawasan Pasar Rebo, bahasa Arab hanya digunakan secara terbatas,
lebih sering muncul dalam bentuk kosakata tertentu. Faktor usia dan gender juga memengaruhi

5628 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

pola penggunaan bahasa: laki-laki di atas usia 50 tahun, khususnya di atas 70 tahun, masih
sering menggunakan bahasa Arab, sementara perempuan cenderung lebih memilih bahasa
Sunda atau bahasa Indonesia dalam interaksi sosial.

Dalam konteks profesional, responden menilai bahwa pelatihan bahasa Arab berbasis
kebutuhan kerja, misalnya kursus istilah bisnis dan komunikasi formal, akan sangat
bermanfaat. Praktik bahasa Arab dalam rapat, presentasi, maupun kolaborasi dapat
memperluas fungsinya sebagai bahasa warisan, memperkokoh identitas budaya, serta
meningkatkan rasa percaya diri komunitas. Dengan demikian, pendidikan bahasa Arab
berperan ganda: sebagai instrumen pelestarian identitas Ba-‘Alawi sekaligus sebagai
keterampilan komunikasi yang relevan dengan kebutuhan dunia kerja modern.

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan di Lingkungan Komunitas Keturunan
Ba-‘Alawi

Tabel 7. Keaktifan Responden dalam Kegiatan Komunitas
Kategori Persentase
Aktif 52,5%
Kadang 27,5%
Tidak aktif 20%

Data menunjukkan bahwa mayoritas responden (52,5%) aktif mengikuti kegiatan
komunitas, 27,5% terlibat sesekali, dan 20% tidak pernah terlibat. Tingginya partisipasi ini
mencerminkan adanya kohesi sosial sebagaimana diteorikan oleh Putnam, di mana keterlibatan
aktif memperkuat rasa saling percaya, norma timbal balik, dan jaringan sosial. Walaupun 65%
responden tinggal di luar komunitas, partisipasi yang cukup tinggi menunjukkan adanya upaya
menjaga ikatan sosial, yang menurut teori Milroy berkontribusi pada pemeliharaan bahasa.

Responden aktif melaporkan manfaat nyata, terutama peningkatan keterampilan bahasa
Arab, baik mendengar, berbicara, membaca, maupun menulis. Kegiatan di Rabithah Alawiyah
memberi ruang untuk memperluas kosakata, meningkatkan rasa percaya diri, serta memahami
nilai dan tradisi masyarakat berbahasa Arab. Selain itu, organisasi ini juga berfungsi sebagai
wadah untuk membangun jejaring sosial dan mengurangi kecemasan dalam menggunakan
bahasa Arab.

Sebaliknya, responden yang jarang atau tidak pernah mengikuti kegiatan cenderung
terhambat dalam pengembangan keterampilan berbahasa Arab. Kesibukan pribadi dan jarak
lokasi kegiatan menjadi alasan utama rendahnya partisipasi. Kondisi ini membuat mereka
kehilangan kesempatan mengembangkan bahasa Arab sebagai bahasa warisan. Dengan
demikian, keterlibatan dalam kegiatan komunitas berperan penting tidak hanya bagi penguatan
modal sosial, tetapi juga dalam menjaga vitalitas etnolinguistik komunitas Ba-‘Alawi.

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan pada Komunitas Keturunan Ba-
‘Alawi di Lingkungan Keagamaan

Dalam kegiatan rutin Rabithah Alawiyah Purwakarta, acara diisi dengan campuran
bahasa Indonesia dan bahasa Arab. Saat ceramah, para penceramah menggunakan bahasa
Indonesia yang diselingi bahasa Arab dalam menyampaikan materi ceramah. Setelah kegiatan
rauhah selesai, acara dilanjutkan dengan majlas, yaitu duduk santai, berbincang sambil
menikmati hidangan. Rauhah dan majlas juga merupakan kegiatan yang mencirikan identitas
Ba-‘Alawi, di mana dalam majlas yang diteliti peneliti selalu ditemukan adanya nilai yang
diperoleh, meskipun penyampaiannya ringan dan santai.

5629 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Peran Organisasi Rabithah Alawiyah dalam Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa
Warisan pada Komunitas Keturunan Ba-‘Alawi

Temuan penelitian menunjukkan bahwa organisasi Rabithah Alawiyah memiliki
kontribusi signifikan dalam menjaga keberlangsungan bahasa Arab di kalangan komunitas Ba-
‘Alawi. Hal ini tampak dari istilah khas yang digunakan dalam kegiatan organisasi, seperti
rauhah untuk pengajian santai dan UWAD untuk halal bihalal tahunan, serta dokumentasi acara
Maulid 2023 yang memperlihatkan penggunaan bahasa Arab dalam praktik sosial-keagamaan.

Hasil angket memperkuat temuan ini. Sebanyak 40% responden menilai dukungan
organisasi dalam mempertahankan bahasa Arab sangat besar dan 35% menilai besar. Interaksi
dalam bahasa Arab antaranggota juga terbilang aktif, dengan 25% menyatakan selalu dan 30%
sering menggunakan bahasa Arab dalam kegiatan organisasi. Selain itu, mayoritas responden
(65%) mengakui adanya berbagai kebijakan atau program khusus terkait pendidikan bahasa
Arab, meskipun 25% menilai implementasinya kurang efektif.

Secara umum, hasil ini menunjukkan bahwa Rabithah Alawiyah berfungsi sebagai
wadah strategis dalam mempertahankan vitalitas bahasa Arab. Melalui kegiatan rutin,
penggunaan istilah khas, serta dukungan program, organisasi ini tidak hanya menjadi pusat
penguatan identitas budaya, tetapi juga memperkuat fungsi bahasa Arab sebagai bahasa
warisan di kalangan Ba-‘Alawi.

Tabel 8. Penggunaan Bahasa Arab dalam Acara Resmi Rabithah Alawiyah
Jawaban  Persentase

Ya 18%
Jarang 43%
Tidak 39%

Tabel 8 menunjukkan variasi signifikan penggunaan bahasa Arab di Rabithah
Alawiyah: 18% responden menyatakan selalu digunakan, 43% kadang-kadang, dan 39% tidak
digunakan sama sekali. Pola ini selaras dengan teori domain penggunaan bahasa Fishman
(2001) yang menekankan pengaruh konteks sosial terhadap pilihan bahasa. Tingginya kategori
“jarang” menandakan penggunaan bahasa Arab lebih bersifat simbolis atau ritual, sementara
tingginya kategori “tidak” menunjukkan dominasi bahasa lokal pada acara resmi. Fenomena
ini diperkuat oleh temuan lapangan, di mana penggunaan bahasa Arab dalam acara UWAD
2024 berkurang dibanding tahun sebelumnya. Hambatan utamanya adalah keterbatasan
kemampuan bahasa Arab di kalangan pengurus maupun anggota. Sesuai pandangan Harrison,
penurunan jumlah penutur mencerminkan proses alami pergeseran bahasa. Meski demikian,
mayoritas responden menyatakan setuju jika bahasa Arab tetap digunakan, khususnya oleh
penceramah dalam kegiatan organisasi. Hal ini menegaskan bahwa bahasa Arab masih
dipandang sebagai simbol identitas dan warisan budaya yang perlu dijaga meski pemakaiannya
semakin terbatas.

Tabel 9. Persetujuan Penggunaan Bahasa Arab dalam Kegiatan Rabithah Alawiyah (Laki-laki)
Setuju Ragu Tidak setuju
88% 5% 7%

Tabel 9 menunjukkan bahwa mayoritas responden laki-laki (88%) setuju dengan
penggunaan bahasa Arab dalam kegiatan Rabithah Alawiyah. Namun, terdapat 5% responden
yang menyatakan ragu, dan 7% tidak setuju dengan penggunaannya. Keberagaman sikap ini
mencerminkan kompleksitas persoalan bahasa dalam konteks keagamaan.

5630 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Tabel 10. Persetujuan Penggunaan Bahasa Arab dalam
Kegiatan Rabithah Alawiyah (Perempuan)
Setuju Ragu Tidak setuju

95% - 5%

Mayoritas responden perempuan (95%) mendukung penggunaan bahasa Arab dalam
kegiatan Rabithah Alawiyah, menunjukkan kesadaran tinggi terhadap peran bahasa Arab
dalam memperkuat identitas Islam dan pemahaman ajaran agama (Saeed, 2006). Dukungan ini
sejalan dengan Communication Accommodation Theory (Giles et al., 1977), di mana individu
menyesuaikan komunikasi untuk mendekat dengan kelompok penting. Meski demikian, 5%
responden tidak setuju, menandakan kekhawatiran akan eksklusivitas dan ketidaksetaraan
akses (Norton, 2013). Polarisasi sikap tanpa pilihan ragu-ragu menguatkan teori sikap bahasa
Baker (1992) bahwa faktor pendidikan, pengalaman, dan konteks sosial memengaruhi
pandangan responden.

Selain itu, dukungan organisasi besar terlihat (75%), namun penggunaan bahasa Arab
dalam acara resmi belum konsisten; hanya 18% menyatakan selalu digunakan, sedangkan 39%
menyebut tidak pernah. Meskipun demikian, mayoritas anggota (88% laki-laki, 95%
perempuan) setuju bahasa Arab digunakan dalam kegiatan Rabithah Alawiyah, sehingga
menunjukkan legitimasi sosial bagi kebijakan bahasa organisasi. Namun, potensi eksklusivitas
tetap ada, sehingga strategi inklusif seperti penerjemahan perlu diperhatikan.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa pemertahanan bahasa Arab
di Purwakarta tidak hanya bertumpu pada keluarga, tetapi juga pada dukungan komunitas dan
organisasi. Studi ini mengisi gap penelitian sebelumnya (Purnama, 2020; Setiawan, 2019;
Suryani, 2016) yang lebih menekankan aspek linguistik atau peran individu. Temuan
menunjukkan bahwa Rabithah Alawiyah berfungsi sebagai agen kolektif dalam pemertahanan
bahasa melalui kebijakan, program, dan aktivitas sosial-keagamaan, sehingga faktor sosial,
kebijakan, dan praktik kelembagaan terbukti penting dalam menjaga vitalitas bahasa Arab
sebagai bahasa warisan.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan di
komunitas Ba-‘Alawi Purwakarta berperan penting dalam memperkuat identitas budaya dan
religius, meskipun penggunaannya dalam kehidupan sehari-hari mengalami penurunan
terutama di kalangan generasi muda. Temuan penelitian menunjukkan adanya sikap positif
terhadap bahasa Arab, keterlibatan aktif dalam kegiatan komunitas, serta upaya keluarga dan
organisasi dalam mempertahankan keberlangsungan bahasa, meskipun tingkat kemahiran
bervariasi dan cenderung melemah. Implikasi praktis dari hasil ini adalah perlunya strategi
pembelajaran bahasa Arab yang lebih inovatif, partisipatif, dan kontekstual, yang tidak hanya
menekankan aspek religius tetapi juga memperluas fungsi sosial dan profesionalnya, sehingga
bahasa Arab dapat terus hidup sebagai bagian dari identitas dan modal sosial komunitas. Selain
itu, peran keluarga dan lembaga komunitas perlu diperkuat sebagai agen utama dalam
pewarisan bahasa, dengan dukungan kolaboratif antara pendidikan formal, nonformal, dan
lingkungan sosial yang lebih luas.

REFERENSI

Ahmad, F. H., & Goktas, V. (2023). Contesting Identity and Da’wah: The Alawiyyin Debate
over Manhaj Kasru Saif in Contemporary Indonesia. Journal of Islamic and Public
Communication Thought.https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/jipct/article/view/3245

Amaruli, R. J., Sulistiyono, S. T., & Yuliati, D. (2022). Preserving memory, campaigning
nationalism: The haul of Habib Hasan bin Thaha and the remaking of the Hadhrami-

5631 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Arab  identity in  Indonesia.  Cogent Arts &  Humanities,  9(1).
https://doi.org/10.1080/23311886.2022.2125145

Angrosino, M. (2007). Doing Ethnographic and Observational Research. Sage Publications.

Baker, C. (1992). Attitudes and Language. Multilingual Matters.

Basir, R. A., & Robby, H. M. F. (2023). Religious diaspora as enabler: Ba ‘alawi diaspora and
their  role in  bilateral relations  between  Indonesia and  Yemen.
https://www.researchgate.net/publication/387600502

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. SAGE Publications.

de Jonge, H. (2022). In search of identity: The Hadhrami Arabs in the Netherlands East Indies
and Indonesia (1900--1950). Brill.https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=p6-
SEAAAQBAJ

Eckert, P. (2012). Three waves of variation study: The emergence of meaning in the study of
sociolinguistic variation. Annual Review of Anthropology, 41(1), 87-100.
https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-092611-145828

Fishman, J. A. (2001). Reversing language shift: Theoretical and empirical foundations of
assistance to threatened languages. Multilingual Matters.

Giles, H., Bourhis, R. Y., & Taylor, D. M. (1977). Towards a theory of language in ethnic
group relations. Language in Society, 6(1), 37-41.

Husein, F. (2021). Preserving and transmitting the teachings of the Tharigqah ‘Alawiyyah:
Diasporic Ba‘Alawi female preachers in contemporary Indonesia. Journal of Islamic
and Occidental Studies, 4(2), 115—138. https://doi.org/10.26443/jiows.v4i2.82

Kanafi, ., Susminingsih, S., & Fadal, K. (2015). Popular Sufism in contemporary Indonesia
(Survey on mainstream of spiritual activities in Pekalongan and Jakarta).
http://repository.uingusdur.ac.id/372/

Latiff, L. A. (2016). The roles and contributions of the Hadhrami Arabs in Malaya, 1819--
1969 [University of Malaya]. http://studentsrepo.um.edu.my/6582/50/1atifah.pdf

Maghfuriyah, A., & Zulkifli, M. (2023). Preserving diversity values through Rabithah
Alawiyah in Indonesia. https://www.researchgate.net/publication/387171888

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya.

Norton, B. (2013). Identity and Language Learning: Extending the Conversation (2nd ed.).
Multilingual Matters.

Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research \& Evaluation Methods (3rd ed.). SAGE
Publications.

Purnama, R. (2020). Peran organisasi Rabithah Alawiyah dalam pemertahanan bahasa Arab di
Purwakarta. Jurnal Kebijakan Dan Sosial, 16(2), 92—108.

Rahmaniah, S. E., & Taufik, E. T. (2023). Our Husband and Children Are Not Acknowledged:
Endogamy, Gendered Power, and Child Issues in the ’Alawiyyin Marriage in
Indonesia. https://www.researchgate.net/publication/387519799

Rijal, S. (2023). Defending traditional Islam in Indonesia: The resurgence of Hadhrami
preachers.
Routledge.https://www.taylorfrancis.com/books/mono/10.4324/9781003358558

Saeed, J. L. (2006). Semantics (2nd ed.). Wiley-Blackwell.

Setiawan, D. (2019). Pemertahanan bahasa dalam masyarakat Ba-‘Alawi: Studi kasus di
Purwakarta. Jurnal Bahasa Dan Budaya, 19(2), 110-124.

Suryani, L. (2016). Praktik penggunaan bahasa Arab di kalangan masyarakat Ba-‘Alawi di
Jakarta. Journal of Language and Culture, 7(2), 55-70.

Taufik, E. T., & Bisri, H. (2024). Hadhrami Networks and Colonial Legacies in Marriage
Discourses of the Indies.  Religio:  Jurnal  Studi  Agama-Agama.
https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/religio/article/view/3011

5632 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 6, Oktober 2025

Wahid, S. H. (2025). Rebuilding haba’ib authority in the digital age in Indonesia: Jama‘ah
relations, social action, and transparency. Cogent Social Sciences, 11(1).
https://doi.org/10.1080/23311983.2025.2508025

Woodward, M., Rohmaniyah, 1., & Amin, A. (2012). Ordering what is right, forbidding what
is wrong: Two faces of Hadhrami dakwah in contemporary Indonesia. Journal of
Southeast Asian Studies.
https://www.researchgate.net/publication/265519462 Ordering what is right forbid
ding what is wrong Two_faces of Hadhrami dakwah in contemporary Indonesia

5633 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

