
https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5621 | P a g e 

 

DOI: https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i6  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan Komunitas 

Rabithah Alawiyah Purwakarta 
 

 

Liza Zakiyah1*, Eri Kurniawan2, Ruswan Dallyono3, Wawangunawan4 

1Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, lizazakiyah13@gmail.com  
2Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, eri_kurniawan@upi.edu  
3Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, Dallyono@upi.edu  
4Universitas Pendidikan Indonesia, Bandung, Indonesia, Wagoen@upi.edu  

 
*Corresponding Author: lizazakiyah13@gmail.com 

 

Abstract: This study explores Arabic language education as a heritage language within the 

Ba-‘Alawi community in Purwakarta, focusing on the role of the Rabithah Alawiyah 

organization. The background of the study arises from the decreasing use of Arabic in daily 

life, despite its essential role in religious and cultural identity. The objective of this research is 

to examine how Arabic is preserved, taught, and perceived as a cultural heritage. A descriptive 

qualitative method was employed, with data collected through interviews, observations, and 

questionnaires involving community members and Rabithah Alawiyah leaders. The findings 

reveal that although attitudes toward Arabic remain highly positive, language proficiency 

particularly among the younger generation has declined. Arabic is still maintained in family 

domains through kinship terms and certain religious practices, but its use in daily social 

interactions is very limited. The study concludes that inclusive and innovative strategies are 

needed, supported by both organizations and families, to ensure the sustainability of Arabic as 

a heritage language in the Ba-‘Alawi community.  

 

Keywords: Arabic Language Education, Heritage Language, Ba-‘Alawi Community, Rabithah  

                 Alawiyah 

 

Abstrak: Penelitian ini membahas pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan pada 

komunitas keturunan Ba-‘Alawi di Purwakarta dengan fokus pada peran organisasi Rabithah 

Alawiyah. Latar belakang penelitian ini berangkat dari semakin terbatasnya penggunaan 

bahasa Arab dalam kehidupan sehari-hari meskipun bahasa tersebut memiliki peran penting 

dalam identitas religius dan kultural. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana 

bahasa Arab dipertahankan, diajarkan, dan dimaknai sebagai warisan budaya. Metode 

penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa 

wawancara, observasi, dan kuesioner terhadap anggota komunitas dan pengurus Rabithah 

Alawiyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun sikap terhadap bahasa Arab sangat 

positif, keterampilan berbahasa Arab terutama di kalangan generasi muda cenderung menurun. 

Bahasa Arab masih hadir dalam domain keluarga melalui istilah kekerabatan dan sebagian 

kegiatan keagamaan, namun penggunaannya dalam interaksi sosial sehari-hari sangat terbatas. 

https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i6
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:lizazakiyah13@gmail.com
mailto:eri_kurniawan@upi.edu
mailto:Dallyono@upi.edu
mailto:Wagoen@upi.edu
mailto:lizazakiyah13@gmail.com


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5622 | P a g e 

Kesimpulan penelitian ini menegaskan pentingnya strategi yang lebih inklusif dan inovatif dari 

organisasi serta dukungan keluarga dalam menjaga keberlanjutan bahasa Arab sebagai bahasa 

warisan di komunitas Ba-‘Alawi.  

 

Kata Kunci: Pendidikan Bahasa Arab, Bahasa Warisan, Komunitas Ba-‘Alawi, Rabithah  

                        Alawiyah 

 

 

PENDAHULUAN 

Komunitas Ba-‘Alawi di Indonesia merupakan keturunan ulama dan pedagang dari 

Hadramaut, Yaman, yang telah lama berperan penting dalam sejarah penyebaran Islam dan 

perkembangan kebudayaan lokal (Amaruli et al., 2022; Rijal, 2023). Komunitas ini memiliki 

tradisi yang kaya dan kompleks, meliputi nilai-nilai religius, budaya, serta bahasa yang 

diwariskan lintas generasi. Salah satu unsur penting yang melekat pada identitas mereka adalah 

penggunaan bahasa Arab, yang tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga 

sebagai heritage language yang menghubungkan komunitas dengan akar sejarah leluhur 

(Husein, 2021; Kanafi et al., 2015). Melalui bahasa Arab, generasi Ba-‘Alawi dapat merasakan 

keterhubungan spiritual dengan tanah asal mereka di Yaman sekaligus memperkuat identitas 

keagamaan. Oleh sebab itu, bahasa Arab menjadi aspek yang tidak dapat dipisahkan dari 

kehidupan sosial dan religius komunitas ini. 

Bahasa Arab bagi komunitas Ba-‘Alawi bukan hanya sarana komunikasi dalam ranah 

ritual keagamaan, melainkan juga instrumen yang memperkuat ikatan kultural dan religius. 

Bahasa ini menjadi simbol prestise yang menunjukkan kedekatan seseorang dengan ilmu 

pengetahuan Islam, sekaligus menjaga otentisitas tradisi yang diwariskan para leluhur (de 

Jonge, 2022; Latiff, 2016). Penggunaan bahasa Arab dapat dijumpai dalam pembacaan kitab-

kitab klasik, pengajian, dan majelis-majelis keagamaan yang rutin dilaksanakan. Dengan cara 

demikian, bahasa Arab tetap memiliki ruang hidup yang signifikan dalam menjaga 

keberlanjutan tradisi komunitas. Bahkan, bagi sebagian anggota komunitas, kemampuan 

berbahasa Arab dipandang sebagai kebanggaan yang mencerminkan identitas religius 

sekaligus budaya (Rijal, 2023). 

Rabithah Alawiyah Purwakarta, sebagai organisasi sosial keagamaan yang 

beranggotakan keturunan Ba-‘Alawi, memainkan peran penting dalam melestarikan nilai-nilai 

tersebut. Organisasi ini tidak hanya berfungsi sebagai wadah silaturahim antarketurunan Ba-

‘Alawi, tetapi juga menjadi pusat kegiatan keagamaan, sosial, dan budaya yang menekankan 

pentingnya penggunaan bahasa Arab. Melalui kegiatan rutin seperti rauhah, majlis taklim, 

pengajian kitab, dan peringatan hari besar Islam, bahasa Arab diperkenalkan dan dipraktikkan 

secara aktif oleh para anggota (Husein, 2021; Maghfuriyah & Zulkifli, 2023). Kehadiran 

organisasi ini menunjukkan bahwa upaya pelestarian bahasa Arab bukan hanya bersifat 

personal, tetapi juga mendapat dukungan kelembagaan. Dengan demikian, Rabithah Alawiyah 

berperan sebagai agen penting dalam menjaga kesinambungan identitas komunitas (Basir & 

Robby, 2023; Wahid, 2025). 

Kehadiran Rabithah Alawiyah di Purwakarta juga memberikan kontribusi nyata dalam 

menjaga eksistensi bahasa Arab di tengah arus globalisasi. Program-program yang dijalankan 

organisasi ini menegaskan bahwa bahasa Arab tidak hanya penting untuk kepentingan religius, 

tetapi juga memiliki nilai budaya yang harus dijaga bersama. Melalui kegiatan pendidikan, 

kajian agama, dan penguatan tradisi keilmuan, organisasi ini terus menanamkan pentingnya 

bahasa Arab sebagai bagian integral dari identitas komunitas Ba-‘Alawi (Amaruli et al., 2022; 

Wahid, 2025). Hal ini menunjukkan bahwa meskipun penggunaan bahasa Arab di kalangan 

generasi muda semakin berkurang, masih ada institusi yang konsisten memelihara dan 

melestarikannya. Dengan begitu, keberadaan Rabithah Alawiyah menjadi bukti bahwa upaya 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5623 | P a g e 

pelestarian bahasa warisan dapat dilakukan melalui pendekatan berbasis komunitas (de Jonge, 

2022; Rijal, 2023). 

Meskipun bahasa Arab memiliki kedudukan penting dalam kehidupan komunitas Ba-

‘Alawi, faktanya penggunaannya semakin terbatas dalam interaksi sehari-hari, terutama di 

kalangan generasi muda. Arus globalisasi, perkembangan teknologi informasi, serta dominasi 

bahasa Indonesia dan bahasa asing seperti Inggris telah menggeser pola penggunaan bahasa 

Arab. Hal ini menyebabkan bahasa Arab lebih banyak digunakan dalam konteks formal 

keagamaan, tetapi jarang dipraktikkan dalam percakapan sosial non-formal (Amaruli et al., 

2022; Rijal, 2023). Fenomena ini mengindikasikan adanya potensi melemahnya fungsi bahasa 

Arab sebagai bahasa warisan yang hidup dalam keseharian. Jika kondisi ini dibiarkan, 

dikhawatirkan keberlanjutan identitas budaya yang melekat pada bahasa Arab akan semakin 

terancam. 

Penelitian-penelitian terdahulu mengenai komunitas Ba-‘Alawi di Indonesia sebagian 

besar menitikberatkan pada peran mereka dalam dakwah, kontribusi sosial, serta aspek historis 

keberadaan komunitas Hadrami. Kajian yang mendalam mengenai dinamika bahasa, 

khususnya bahasa Arab sebagai bahasa warisan, masih relatif jarang dilakukan (Taufik & Bisri, 

2024; Woodward et al., 2012). Padahal, bahasa warisan memiliki peran penting dalam menjaga 

identitas komunitas diaspora di tengah modernisasi. Minimnya penelitian di bidang ini 

menyebabkan pemahaman tentang bagaimana bahasa Arab dipertahankan, ditransmisikan, atau 

bahkan ditinggalkan oleh generasi muda Ba-‘Alawi masih terbatas. Oleh karena itu, penting 

untuk mengisi kekosongan penelitian ini melalui kajian sosiolinguistik yang lebih 

komprehensif (Rahmaniah & Taufik, 2023; Taufik & Bisri, 2024). 

Selain itu, peran organisasi seperti Rabithah Alawiyah dalam menjaga eksistensi bahasa 

Arab belum banyak ditelaah secara akademis. Padahal, organisasi ini memiliki kedudukan 

strategis sebagai agen pelestarian budaya dan bahasa di tengah masyarakat yang semakin 

terpengaruh oleh globalisasi (Basir & Robby, 2023). Penelitian mengenai strategi organisasi 

dalam mempertahankan bahasa Arab dapat memberikan gambaran lebih jelas tentang peran 

institusi sosial dalam pelestarian bahasa warisan (Ahmad & Göktas, 2023). Tanpa adanya 

kajian tersebut, sulit untuk memahami sejauh mana kebijakan dan program yang dijalankan 

mampu menjawab tantangan penurunan penggunaan bahasa Arab di komunitas Ba-‘Alawi. 

Lebih jauh lagi, pemaknaan bahasa Arab oleh generasi muda dalam komunitas Ba-

‘Alawi juga belum banyak dieksplorasi. Bagaimana mereka menempatkan bahasa Arab dalam 

kehidupan sehari-hari, apakah sebagai simbol identitas, instrumen religius, atau sekadar bahasa 

formal, merupakan pertanyaan yang perlu dijawab. Keterlibatan generasi muda dalam kegiatan 

keagamaan yang menggunakan bahasa Arab, serta peran keluarga dalam mentransmisikan 

bahasa, juga menjadi aspek yang belum terungkap secara detail. Tanpa kajian mendalam 

mengenai hal ini, sulit untuk merumuskan strategi yang efektif dalam menjaga 

keberlangsungan bahasa Arab sebagai bahasa warisan (Amaruli et al., 2022). 

Mengisi kekosongan penelitian ini menjadi sangat penting karena bahasa Arab bagi 

komunitas Ba-‘Alawi tidak hanya berfungsi sebagai instrumen komunikasi religius, melainkan 

juga sebagai identitas kultural yang bernilai tinggi. Jika bahasa Arab semakin terpinggirkan, 

maka bukan hanya aspek bahasa yang hilang, tetapi juga nilai-nilai budaya dan spiritual yang 

terkandung di dalamnya. Dengan demikian, penelitian mengenai praktik penggunaan bahasa 

Arab dalam komunitas Ba-‘Alawi di Purwakarta merupakan langkah signifikan untuk 

memahami dinamika pelestarian bahasa warisan. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoretis sekaligus praktis bagi upaya menjaga identitas budaya komunitas diaspora. 

Urgensi penelitian ini juga terkait dengan kontribusinya pada kajian sosiolinguistik, 

terutama yang berhubungan dengan bahasa warisan (heritage language) pada masyarakat 

minoritas. Melalui penelitian ini, dapat diperoleh pemahaman baru mengenai strategi yang 

dijalankan organisasi keagamaan seperti Rabithah Alawiyah dalam menjaga eksistensi bahasa 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5624 | P a g e 

Arab. Hal ini penting mengingat organisasi sosial memiliki peran besar dalam mentransmisikan 

nilai budaya dan bahasa, yang mungkin tidak bisa sepenuhnya diandalkan pada lingkungan 

keluarga saja. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya bermanfaat bagi komunitas Ba-

‘Alawi, tetapi juga bagi komunitas lain yang menghadapi tantangan serupa. 

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis praktik pelestarian bahasa Arab dalam 

komunitas Ba-‘Alawi di Purwakarta dengan menitikberatkan pada peran Rabithah Alawiyah 

sebagai agen pelestarian bahasa. Penelitian ini berupaya mengungkap sejauh mana bahasa Arab 

dipertahankan dalam kehidupan sehari-hari, bagaimana tantangan yang dihadapi, serta strategi 

apa saja yang diterapkan untuk menjawab tantangan tersebut. Melalui kajian ini, diharapkan 

lahir pemahaman yang lebih mendalam mengenai dinamika bahasa warisan dalam konteks 

komunitas diaspora Hadrami di Indonesia. Selain itu, hasil penelitian ini dapat memberikan 

rekomendasi bagi strategi pelestarian bahasa Arab agar tetap relevan di era globalisasi. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk menganalisis 

pemertahanan Bahasa Arab sebagai bahasa warisan dalam komunitas keturunan Ba-‘Alawi di 

Purwakarta. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali 

secara mendalam tentang persepsi, pengalaman, dan praktik yang terkait dengan penggunaan 

Bahasa Arab di kalangan komunitas ini, serta peran Rabithah Alawiyah dalam 

mempertahankan bahasa tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk memahami fenomena sosial 

yang berkembang di dalam komunitas Ba-‘Alawi, terutama dalam konteks pemertahanan 

bahasa sebagai bagian dari identitas budaya mereka (Sugiyono, 2017). 

Sampel dan Populasi Penelitian 

Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh anggota Rabithah Alawiyah di Purwakarta, 

yang terdiri dari pria dan wanita dari berbagai kelompok umur dan latar belakang sosial. 

Sampel penelitian ini terdiri dari 40 anggota yang dipilih secara purposive atau sengaja, dengan 

mempertimbangkan keterlibatan aktif mereka dalam kegiatan Rabithah Alawiyah dan 

pemahaman mereka terhadap penggunaan Bahasa Arab dalam kehidupan sehari-hari. Dari 40 

anggota tersebut, 10 orang dipilih sebagai informan utama untuk wawancara mendalam, yang 

dianggap dapat memberikan wawasan lebih mendalam mengenai praktik dan tantangan 

pemertahanan Bahasa Arab dalam komunitas mereka (Creswell, 2014). 

 

Waktu dan Tempat Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Purwakarta, Jawa Barat, dengan fokus pada kegiatan-

kegiatan yang diselenggarakan oleh Rabithah Alawiyah Purwakarta. Beberapa lokasi yang 

menjadi tempat pengumpulan data termasuk markas Rabithah Alawiyah, rumah-rumah 

anggota, serta tempat-tempat pertemuan dalam kegiatan keagamaan seperti rauhah dan majlis. 

Penelitian ini dilakukan selama enam bulan, dari bulan Januari hingga Juni 2023, untuk 

memungkinkan pengumpulan data yang menyeluruh dan mendalam mengenai praktik 

penggunaan Bahasa Arab dalam kehidupan sosial dan keagamaan anggota komunitas Ba-

‘Alawi (Moleong, 2017). 

 

Instrumen Penelitian 

Instrumen utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan kuesioner. Wawancara dilakukan dengan menggunakan pedoman 

wawancara semi-terstruktur yang disusun berdasarkan tujuan penelitian untuk menggali 

pandangan, pengalaman, dan praktik peserta mengenai penggunaan Bahasa Arab. Selain 

wawancara, peneliti juga menggunakan observasi partisipatif untuk mengamati langsung 

bagaimana Bahasa Arab digunakan dalam kegiatan keagamaan dan sosial. Kuesioner 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5625 | P a g e 

disebarkan untuk mengumpulkan data kuantitatif yang mendukung analisis kualitatif, dengan 

fokus pada persepsi anggota tentang pentingnya Bahasa Arab dalam kegiatan komunitas. 

1. Wawancara Mendalam 

Wawancara dilakukan dengan anggota Rabithah Alawiyah serta pengurus organisasi 

tersebut. Wawancara semi-terstruktur ini bertujuan untuk menggali informasi mengenai 

persepsi mereka terhadap peran Bahasa Arab dalam kehidupan sehari-hari, dalam 

pendidikan agama, serta dalam menjaga identitas Ba-‘Alawi. Wawancara ini 

memungkinkan peneliti untuk memahami tantangan yang dihadapi komunitas dalam 

mempertahankan Bahasa Arab, serta melihat bagaimana peran Rabithah Alawiyah dalam 

mengatasi tantangan tersebut. Proses wawancara dilaksanakan dengan mendalam dan 

terbuka, sehingga narasumber dapat mengungkapkan pandangan mereka secara jujur dan 

komprehensif (Patton, 2002). 

2. Observasi Partisipatif 

Peneliti berpartisipasi dalam kegiatan Rabithah Alawiyah seperti rauhah, majlas, dan 

silaturahim untuk mengamati langsung bagaimana Bahasa Arab digunakan dalam konteks 

keagamaan dan sosial. Melalui observasi partisipatif, peneliti dapat melihat interaksi sosial 

antar anggota komunitas dan mendalami cara penggunaan Bahasa Arab dalam komunikasi 

sehari-hari. Observasi ini juga memberikan gambaran tentang peran Rabithah Alawiyah 

dalam menjaga dan melestarikan Bahasa Arab melalui program-program yang mereka 

selenggarakan (Angrosino, 2007). 

3. Kuesioner 

Kuesioner yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari serangkaian pertanyaan 

tertutup dan terbuka untuk mengumpulkan data mengenai penggunaan Bahasa Arab di 

kalangan anggota Rabithah Alawiyah, tingkat keterlibatan mereka dalam kegiatan 

komunitas, serta pandangan mereka tentang peran bahasa ini dalam kegiatan keagamaan. 

Kuesioner ini juga mengukur sikap anggota terhadap pemertahannya dan tantangan yang 

mereka hadapi dalam menggunakan Bahasa Arab di luar konteks keagamaan. Data 

kuantitatif yang dikumpulkan kemudian dianalisis secara kualitatif untuk mengidentifikasi 

tema-tema utama terkait penggunaan Bahasa Arab dalam komunitas ini (Creswell, 2014). 

 

Prosedur dan Teknik Penelitian 

Prosedur penelitian dimulai dengan identifikasi masalah dan tujuan penelitian, 

dilanjutkan dengan pemilihan partisipan dan persiapan instrumen penelitian. Peneliti kemudian 

mengumpulkan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan penyebaran 

kuesioner. Setelah data terkumpul, peneliti melakukan analisis tematik dengan 

mengklasifikasikan data ke dalam kategori-kategori yang relevan, seperti persepsi terhadap 

Bahasa Arab, peran Rabithah Alawiyah dalam pemertahanan bahasa, serta tantangan yang 

dihadapi komunitas dalam mempertahankan Bahasa Arab. Proses analisis data dilakukan 

secara berkelanjutan selama pengumpulan data dan setelah data terkumpul, dengan tujuan 

untuk menggali makna yang lebih dalam dan mendalam dari fenomena yang terjadi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini mengkaji pemertahanan Bahasa Arab sebagai bahasa warisan pada 

komunitas Ba-‘Alawi di Purwakarta. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi upaya 

komunitas Ba-‘Alawi dalam mempertahankan, mengajarkan, dan mempraktikkan bahasa Arab 

serta kontribusinya terhadap identitas budaya. Hasil penelitian mengungkapkan bahwa 

komunitas keturunan Ba-‘Alawi di Purwakarta menunjukkan kebanggaan yang tinggi terhadap 

bahasa Arab. Walaupun keterampilan dan praktik penggunaan bahasa Arab dalam kehidupan 

sehari-hari masih terbatas, sikap mereka terhadap bahasa tersebut tetap sangat positif. Hal ini 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5626 | P a g e 

menegaskan bahwa bahasa Arab memiliki posisi penting sebagai warisan budaya sekaligus 

identitas keagamaan dan sosial komunitas Ba-‘Alawi. 

Sikap Bahasa Komunitas 

 
Tabel l. Persentase Sikap Bahasa Komunitas Ba-‘Alawi terhadap Berbicara Bahasa Arab 

Sikap Persentase 

Bangga 96% 

Biasa saja 4% 

Tidak bangga - 

 

Sebanyak 96% responden komunitas Ba-‘Alawi menyatakan bangga menggunakan 

bahasa Arab, yang menegaskan perannya sebagai simbol identitas kultural dan religius 

sekaligus modal utama dalam pemertahanan bahasa (Baker, 1992). Rasa bangga ini didorong 

oleh identitas budaya, nilai religius, dan prestise sosial yang melekat pada bahasa Arab. 

Temuan ini menunjukkan adanya motivasi kuat untuk mempertahankan bahasa Arab sebagai 

bahasa warisan, meskipun tantangan asimilasi pada generasi muda masih perlu diantisipasi 

melalui strategi perluasan ranah penggunaan bahasa serta upaya menjaga sikap positif lintas 

generasi. 

 

Sikap Bahasa Berdasarkan Usia dan Gender 

 
Tabel. 2 Sikap Bahasa Komunitas Ba-‘Alawi dalam Mempertahankan Bahasa Arab (Laki-laki) 

Usia Tinggi Sedang Rendah 

5–25 tahun - - - 

26–50 tahun 86% 14% 0% 

51–75 tahun 80% 20% 0% 

 
Tabel 3. Sikap Bahasa Komunitas Ba-‘Alawi dalam Mempertahankan  

Bahasa Arab (Perempuan) 

Usia Tinggi Sedang Rendah 

5–25 tahun 78% 22% 0% 

26–50 tahun 86% 14% 0% 

51–75 tahun 100% 0% 0% 

 

Mayoritas komunitas Ba-‘Alawi menunjukkan sikap bahasa Arab yang positif (78–

100%), terutama pada kelompok usia 26–50 tahun dan 51–75 tahun, baik laki-laki maupun 

perempuan. Namun, terdapat indikasi pergeseran antargenerasi, di mana sikap positif 

cenderung menurun pada kelompok usia 5–25 tahun, khususnya perempuan (78%). Data juga 

mengungkap adanya perbedaan gender, dengan sikap positif perempuan meningkat seiring 

bertambahnya usia, sedangkan pada laki-laki relatif stabil. Selain itu, peran sekolah tampak 

dominan dalam pemerolehan bahasa Arab, menandakan berkurangnya transmisi bahasa di 

lingkungan keluarga. Meskipun sikap positif terhadap bahasa Arab konsisten tinggi, hal ini 

belum sepenuhnya tercermin dalam tingkat kemahiran nyata, sehingga menunjukkan adanya 

kesenjangan antara ideologi bahasa dan praktik bahasa. Temuan ini menegaskan bahwa 

komunitas Ba-‘Alawi masih mempertahankan rasa bangga dan kesadaran terhadap bahasa 

Arab sebagai bahasa warisan, meskipun keberlangsungannya dihadapkan pada tantangan 

perbedaan generasional. 

 

 

 

 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5627 | P a g e 

Kemahiran Berbahasa Arab pada Komunitas Keturunan Ba-‘Alawi di Purwakarta 

 
Tabel 4. Kemahiran Bahasa Arab Komunitas Ba-‘Alawi (Laki-laki) 

Usia Pengguna Aktif Hanya Paham Tidak Bisa 

5–25 tahun - - - 

26–50 tahun 50% 25% 25% 

50–75 tahun 40% 20% 40% 

 
Tabel 5. Kemahiran Bahasa Arab Komunitas Ba-‘Alawi (Perempuan) 

Usia Pengguna Aktif Hanya Paham Tidak Bisa 

5–25 tahun - 67% 33% 

26–50 tahun 14% 50% 36% 

50–75 tahun 25% 75% - 

 

Kemahiran berbahasa Arab pada komunitas Ba-‘Alawi menunjukkan variasi signifikan 

berdasarkan gender dan generasi. Laki-laki usia 26–50 tahun memiliki tingkat kemahiran 

tertinggi (50% pengguna aktif), sedangkan perempuan pada kelompok usia sama hanya 14%. 

Namun, pada usia lanjut (51–75 tahun), perempuan menunjukkan dominasi pemahaman pasif 

(75%) dengan 25% pengguna aktif, sementara laki-laki cenderung seimbang antara aktif dan 

pasif. Generasi muda (5–25 tahun) memperlihatkan penurunan tajam, di mana sebagian besar 

perempuan (67%) hanya mampu memahami tanpa berbicara, bahkan 33% tidak mampu sama 

sekali. Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara sikap positif terhadap bahasa 

Arab dengan kompetensi nyata, sekaligus mengonfirmasi teori language shift (Fishman, 2001) 

bahwa bahasa warisan cenderung melemah pada generasi penerus. Selain itu, perbedaan gender 

juga menonjol, sejalan dengan pandangan Eckert (2012) bahwa variasi penggunaan bahasa 

dipengaruhi praktik sosial dan konstruksi identitas. Faktor-faktor seperti keterlibatan laki-laki 

dalam aktivitas keagamaan, akses pendidikan yang lebih luas, serta partisipasi sosial turut 

memperkuat dominasi mereka dalam kemahiran berbahasa Arab. 

 

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan dalam Lingkungan Keluarga 

Komunitas Keturunan Ba-‘Alawi 

 
Tabel 6. Perbandingan Istilah Kekerabatan dalam Tiga Bahasa 

Kata Bahasa Arab Bahasa Sunda Bahasa Indonesia 

Ayah Abi, Abah, Abuya, Sayidil walid Bapa, Apa, Abah Papah, Bapak, Ayah 

Ibu Ummi, Ummah Mamah, Emih, Emak Mama, Ibu, Mami 

Kakek Jadd Aki, Abah Kakek 

Nenek Jaddah Nini, Enin Nenek 

Kakak laki-laki - Kang, Aa Bang 

Kakak perempuan - Teteh, Ceuceu Kakak 

 

Penggunaan istilah kekerabatan Arab masih konsisten dipertahankan di lingkungan 

keluarga Ba-‘Alawi, meskipun bercampur dengan bahasa Sunda dan Indonesia. Hal ini 

menunjukkan bahwa keluarga tetap menjadi domain utama pewarisan bahasa, sesuai dengan 

teori domain Fishman, sekaligus memperlihatkan adanya akomodasi linguistik akibat pengaruh 

multibahasa. Pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan terutama dipraktikkan dalam 

keluarga inti maupun besar, baik pada interaksi santai maupun formal. Observasi dan 

wawancara menunjukkan bahwa sebagian besar informan tetap menggunakan istilah Arab 

dalam menyebut anggota keluarga, seperti Abi, Abah, Aba, Babah, Walid, Abuya untuk ayah, 

serta Ummi dan Ummah untuk ibu, meskipun beberapa mulai beralih menggunakan istilah 

lokal seperti Mamah. Temuan ini menegaskan bahwa keluarga memegang peranan penting 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5628 | P a g e 

dalam mempertahankan bahasa Arab, meskipun dipengaruhi oleh kontak bahasa lain dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan dalam Lingkungan Sosial Komunitas 

Keturunan Ba-‘Alawi 

Pendidikan bahasa Arab dalam komunitas Ba-‘Alawi berperan penting dalam 

melestarikan identitas budaya sekaligus religius. Bahasa Arab tidak hanya berfungsi sebagai 

alat komunikasi, tetapi juga sebagai sarana transmisi nilai keagamaan dan tradisi keluarga. 

Proses pendidikan umumnya dimulai sejak dini, dengan keluarga sebagai agen utama melalui 

interaksi sehari-hari. Selain itu, komunitas juga menyelenggarakan pendidikan formal maupun 

non-formal, seperti pengajian, kelas bahasa, dan halaqah di masjid atau pusat komunitas, yang 

memperkuat keterampilan berbahasa sekaligus ikatan sosial. 

Namun, dominasi bahasa Indonesia dan Sunda menimbulkan tantangan, terutama di 

kalangan generasi muda yang semakin jarang menggunakan bahasa Arab dalam percakapan 

penuh. Alih kode menjadi fenomena umum, di mana kosakata Arab diselipkan dalam 

percakapan sehari-hari, meski komunikasi utama tetap menggunakan bahasa Indonesia atau 

Sunda. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan antara sikap positif terhadap bahasa Arab dan 

praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Cuplikan Temuan: 

P1: “Bekheir ka?” (Apa kabar, ka?) 

P2: “Alhamdulillah” 

P3: “Sama siapa ke sini?” 

Contoh tersebut memperlihatkan penggunaan kosakata bekheir (dari bi khoir, berarti 

“baik” atau “sehat”) sebagai salam pembuka, sebelum percakapan berlanjut dengan bahasa 

Indonesia atau Sunda. Istilah sapaan ka/kaka tetap dipertahankan sebagai bentuk kesopanan, 

bahkan ketika menggunakan bahasa Sunda, komunitas Ba-‘Alawi lebih memilih istilah kaka 

daripada teteh. 

Dengan demikian, meskipun penggunaan bahasa Arab penuh semakin terbatas, 

keberadaannya tetap terjaga melalui pendidikan berbasis keluarga, kegiatan komunitas, serta 

alih kode dalam interaksi sehari-hari. Upaya penguatan program pendidikan bahasa Arab 

menjadi kunci penting agar bahasa ibu ini tetap relevan sebagai simbol identitas religius dan 

kultural komunitas Ba-‘Alawi. 

 

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan di Lingkungan Kerja Komunitas 

Keturunan Ba-‘Alawi 

Penelitian menunjukkan bahwa pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan dalam 

komunitas Ba-‘Alawi tidak hanya berlangsung di ranah keluarga dan sosial, tetapi juga 

memiliki pengaruh penting di lingkungan kerja. Kemahiran bahasa Arab menjadi sarana 

komunikasi sekaligus media untuk melestarikan nilai dan tradisi budaya, terutama pada sektor 

keagamaan, pendidikan, dan perdagangan. 

Di kawasan Pasar Rebo, penggunaan bahasa Arab masih aktif dalam percakapan sehari-

hari, bahkan digunakan pula oleh pedagang non-Ba-‘Alawi yang terbiasa berinteraksi dengan 

komunitas tersebut. Berikut salah satu cuplikan percakapan yang ditemukan: 

Cuplikan Temuan: 

P1: “Kam?” (berapa?) 

P2: “tsalast mieh” (tiga ratus ribu) 

P1: “kulluh?” (semuanya?) 

P2: “ya kher” (baik) 

Sebaliknya, di luar kawasan Pasar Rebo, bahasa Arab hanya digunakan secara terbatas, 

lebih sering muncul dalam bentuk kosakata tertentu. Faktor usia dan gender juga memengaruhi 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5629 | P a g e 

pola penggunaan bahasa: laki-laki di atas usia 50 tahun, khususnya di atas 70 tahun, masih 

sering menggunakan bahasa Arab, sementara perempuan cenderung lebih memilih bahasa 

Sunda atau bahasa Indonesia dalam interaksi sosial. 

Dalam konteks profesional, responden menilai bahwa pelatihan bahasa Arab berbasis 

kebutuhan kerja, misalnya kursus istilah bisnis dan komunikasi formal, akan sangat 

bermanfaat. Praktik bahasa Arab dalam rapat, presentasi, maupun kolaborasi dapat 

memperluas fungsinya sebagai bahasa warisan, memperkokoh identitas budaya, serta 

meningkatkan rasa percaya diri komunitas. Dengan demikian, pendidikan bahasa Arab 

berperan ganda: sebagai instrumen pelestarian identitas Ba-‘Alawi sekaligus sebagai 

keterampilan komunikasi yang relevan dengan kebutuhan dunia kerja modern. 

 

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan di Lingkungan Komunitas Keturunan 

Ba-‘Alawi 

 
Tabel 7. Keaktifan Responden dalam Kegiatan Komunitas 

Kategori Persentase 

Aktif 52,5% 

Kadang 27,5% 

Tidak aktif 20% 

 

Data menunjukkan bahwa mayoritas responden (52,5%) aktif mengikuti kegiatan 

komunitas, 27,5% terlibat sesekali, dan 20% tidak pernah terlibat. Tingginya partisipasi ini 

mencerminkan adanya kohesi sosial sebagaimana diteorikan oleh Putnam, di mana keterlibatan 

aktif memperkuat rasa saling percaya, norma timbal balik, dan jaringan sosial. Walaupun 65% 

responden tinggal di luar komunitas, partisipasi yang cukup tinggi menunjukkan adanya upaya 

menjaga ikatan sosial, yang menurut teori Milroy berkontribusi pada pemeliharaan bahasa. 

Responden aktif melaporkan manfaat nyata, terutama peningkatan keterampilan bahasa 

Arab, baik mendengar, berbicara, membaca, maupun menulis. Kegiatan di Rabithah Alawiyah 

memberi ruang untuk memperluas kosakata, meningkatkan rasa percaya diri, serta memahami 

nilai dan tradisi masyarakat berbahasa Arab. Selain itu, organisasi ini juga berfungsi sebagai 

wadah untuk membangun jejaring sosial dan mengurangi kecemasan dalam menggunakan 

bahasa Arab. 

Sebaliknya, responden yang jarang atau tidak pernah mengikuti kegiatan cenderung 

terhambat dalam pengembangan keterampilan berbahasa Arab. Kesibukan pribadi dan jarak 

lokasi kegiatan menjadi alasan utama rendahnya partisipasi. Kondisi ini membuat mereka 

kehilangan kesempatan mengembangkan bahasa Arab sebagai bahasa warisan. Dengan 

demikian, keterlibatan dalam kegiatan komunitas berperan penting tidak hanya bagi penguatan 

modal sosial, tetapi juga dalam menjaga vitalitas etnolinguistik komunitas Ba-‘Alawi. 

 

Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa Warisan pada Komunitas Keturunan Ba-

‘Alawi di Lingkungan Keagamaan 

Dalam kegiatan rutin Rabithah Alawiyah Purwakarta, acara diisi dengan campuran 

bahasa Indonesia dan bahasa Arab. Saat ceramah, para penceramah menggunakan bahasa 

Indonesia yang diselingi bahasa Arab dalam menyampaikan materi ceramah. Setelah kegiatan 

rauhah selesai, acara dilanjutkan dengan majlas, yaitu duduk santai, berbincang sambil 

menikmati hidangan. Rauhah dan majlas juga merupakan kegiatan yang mencirikan identitas 

Ba-‘Alawi, di mana dalam majlas yang diteliti peneliti selalu ditemukan adanya nilai yang 

diperoleh, meskipun penyampaiannya ringan dan santai. 

 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5630 | P a g e 

Peran Organisasi Rabithah Alawiyah dalam Pendidikan Bahasa Arab sebagai Bahasa 

Warisan pada Komunitas Keturunan Ba-‘Alawi 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa organisasi Rabithah Alawiyah memiliki 

kontribusi signifikan dalam menjaga keberlangsungan bahasa Arab di kalangan komunitas Ba-

‘Alawi. Hal ini tampak dari istilah khas yang digunakan dalam kegiatan organisasi, seperti 

rauhah untuk pengajian santai dan UWAD untuk halal bihalal tahunan, serta dokumentasi acara 

Maulid 2023 yang memperlihatkan penggunaan bahasa Arab dalam praktik sosial-keagamaan. 

Hasil angket memperkuat temuan ini. Sebanyak 40% responden menilai dukungan 

organisasi dalam mempertahankan bahasa Arab sangat besar dan 35% menilai besar. Interaksi 

dalam bahasa Arab antaranggota juga terbilang aktif, dengan 25% menyatakan selalu dan 30% 

sering menggunakan bahasa Arab dalam kegiatan organisasi. Selain itu, mayoritas responden 

(65%) mengakui adanya berbagai kebijakan atau program khusus terkait pendidikan bahasa 

Arab, meskipun 25% menilai implementasinya kurang efektif. 

Secara umum, hasil ini menunjukkan bahwa Rabithah Alawiyah berfungsi sebagai 

wadah strategis dalam mempertahankan vitalitas bahasa Arab. Melalui kegiatan rutin, 

penggunaan istilah khas, serta dukungan program, organisasi ini tidak hanya menjadi pusat 

penguatan identitas budaya, tetapi juga memperkuat fungsi bahasa Arab sebagai bahasa 

warisan di kalangan Ba-‘Alawi. 

 
Tabel 8. Penggunaan Bahasa Arab dalam Acara Resmi Rabithah Alawiyah 

Jawaban Persentase 

Ya 18% 

Jarang 43% 

Tidak 39% 

 

Tabel 8 menunjukkan variasi signifikan penggunaan bahasa Arab di Rabithah 

Alawiyah: 18% responden menyatakan selalu digunakan, 43% kadang-kadang, dan 39% tidak 

digunakan sama sekali. Pola ini selaras dengan teori domain penggunaan bahasa Fishman 

(2001) yang menekankan pengaruh konteks sosial terhadap pilihan bahasa. Tingginya kategori 

“jarang” menandakan penggunaan bahasa Arab lebih bersifat simbolis atau ritual, sementara 

tingginya kategori “tidak” menunjukkan dominasi bahasa lokal pada acara resmi. Fenomena 

ini diperkuat oleh temuan lapangan, di mana penggunaan bahasa Arab dalam acara UWAD 

2024 berkurang dibanding tahun sebelumnya. Hambatan utamanya adalah keterbatasan 

kemampuan bahasa Arab di kalangan pengurus maupun anggota. Sesuai pandangan Harrison, 

penurunan jumlah penutur mencerminkan proses alami pergeseran bahasa. Meski demikian, 

mayoritas responden menyatakan setuju jika bahasa Arab tetap digunakan, khususnya oleh 

penceramah dalam kegiatan organisasi. Hal ini menegaskan bahwa bahasa Arab masih 

dipandang sebagai simbol identitas dan warisan budaya yang perlu dijaga meski pemakaiannya 

semakin terbatas. 

 
Tabel 9. Persetujuan Penggunaan Bahasa Arab dalam Kegiatan Rabithah Alawiyah (Laki-laki) 

Setuju Ragu Tidak setuju 

88% 5% 7% 

 

Tabel 9 menunjukkan bahwa mayoritas responden laki-laki (88%) setuju dengan 

penggunaan bahasa Arab dalam kegiatan Rabithah Alawiyah. Namun, terdapat 5% responden 

yang menyatakan ragu, dan 7% tidak setuju dengan penggunaannya. Keberagaman sikap ini 

mencerminkan kompleksitas persoalan bahasa dalam konteks keagamaan. 
 

 

 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5631 | P a g e 

Tabel 10. Persetujuan Penggunaan Bahasa Arab dalam  

Kegiatan Rabithah Alawiyah (Perempuan) 

Setuju Ragu Tidak setuju 

95% - 5% 

 

Mayoritas responden perempuan (95%) mendukung penggunaan bahasa Arab dalam 

kegiatan Rabithah Alawiyah, menunjukkan kesadaran tinggi terhadap peran bahasa Arab 

dalam memperkuat identitas Islam dan pemahaman ajaran agama (Saeed, 2006). Dukungan ini 

sejalan dengan Communication Accommodation Theory (Giles et al., 1977), di mana individu 

menyesuaikan komunikasi untuk mendekat dengan kelompok penting. Meski demikian, 5% 

responden tidak setuju, menandakan kekhawatiran akan eksklusivitas dan ketidaksetaraan 

akses (Norton, 2013). Polarisasi sikap tanpa pilihan ragu-ragu menguatkan teori sikap bahasa 

Baker (1992) bahwa faktor pendidikan, pengalaman, dan konteks sosial memengaruhi 

pandangan responden. 

Selain itu, dukungan organisasi besar terlihat (75%), namun penggunaan bahasa Arab 

dalam acara resmi belum konsisten; hanya 18% menyatakan selalu digunakan, sedangkan 39% 

menyebut tidak pernah. Meskipun demikian, mayoritas anggota (88% laki-laki, 95% 

perempuan) setuju bahasa Arab digunakan dalam kegiatan Rabithah Alawiyah, sehingga 

menunjukkan legitimasi sosial bagi kebijakan bahasa organisasi. Namun, potensi eksklusivitas 

tetap ada, sehingga strategi inklusif seperti penerjemahan perlu diperhatikan. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa pemertahanan bahasa Arab 

di Purwakarta tidak hanya bertumpu pada keluarga, tetapi juga pada dukungan komunitas dan 

organisasi. Studi ini mengisi gap penelitian sebelumnya (Purnama, 2020; Setiawan, 2019; 

Suryani, 2016) yang lebih menekankan aspek linguistik atau peran individu. Temuan 

menunjukkan bahwa Rabithah Alawiyah berfungsi sebagai agen kolektif dalam pemertahanan 

bahasa melalui kebijakan, program, dan aktivitas sosial-keagamaan, sehingga faktor sosial, 

kebijakan, dan praktik kelembagaan terbukti penting dalam menjaga vitalitas bahasa Arab 

sebagai bahasa warisan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan bahasa Arab sebagai bahasa warisan di 

komunitas Ba-‘Alawi Purwakarta berperan penting dalam memperkuat identitas budaya dan 

religius, meskipun penggunaannya dalam kehidupan sehari-hari mengalami penurunan 

terutama di kalangan generasi muda. Temuan penelitian menunjukkan adanya sikap positif 

terhadap bahasa Arab, keterlibatan aktif dalam kegiatan komunitas, serta upaya keluarga dan 

organisasi dalam mempertahankan keberlangsungan bahasa, meskipun tingkat kemahiran 

bervariasi dan cenderung melemah. Implikasi praktis dari hasil ini adalah perlunya strategi 

pembelajaran bahasa Arab yang lebih inovatif, partisipatif, dan kontekstual, yang tidak hanya 

menekankan aspek religius tetapi juga memperluas fungsi sosial dan profesionalnya, sehingga 

bahasa Arab dapat terus hidup sebagai bagian dari identitas dan modal sosial komunitas. Selain 

itu, peran keluarga dan lembaga komunitas perlu diperkuat sebagai agen utama dalam 

pewarisan bahasa, dengan dukungan kolaboratif antara pendidikan formal, nonformal, dan 

lingkungan sosial yang lebih luas. 

 

REFERENSI 

Ahmad, F. H., & Göktas, V. (2023). Contesting Identity and Da’wah: The Alawiyyin Debate 

over Manhaj Kasru Saif in Contemporary Indonesia. Journal of Islamic and Public 

Communication Thought.https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/jipct/article/view/3245 

Amaruli, R. J., Sulistiyono, S. T., & Yuliati, D. (2022). Preserving memory, campaigning 

nationalism: The haul of Habib Hasan bin Thaha and the remaking of the Hadhrami-

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5632 | P a g e 

Arab identity in Indonesia. Cogent Arts & Humanities, 9(1). 

https://doi.org/10.1080/23311886.2022.2125145 

Angrosino, M. (2007). Doing Ethnographic and Observational Research. Sage Publications. 

Baker, C. (1992). Attitudes and Language. Multilingual Matters. 

Basir, R. A., & Robby, H. M. F. (2023). Religious diaspora as enabler: Ba‘alawi diaspora and 

their role in bilateral relations between Indonesia and Yemen. 

https://www.researchgate.net/publication/387600502 

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. SAGE Publications. 

de Jonge, H. (2022). In search of identity: The Hadhrami Arabs in the Netherlands East Indies 

and Indonesia (1900--1950). Brill.https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=p6-

SEAAAQBAJ 

Eckert, P. (2012). Three waves of variation study: The emergence of meaning in the study of 

sociolinguistic variation. Annual Review of Anthropology, 41(1), 87–100. 

https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-092611-145828 

Fishman, J. A. (2001). Reversing language shift: Theoretical and empirical foundations of 

assistance to threatened languages. Multilingual Matters. 

Giles, H., Bourhis, R. Y., & Taylor, D. M. (1977). Towards a theory of language in ethnic 

group relations. Language in Society, 6(1), 37–41. 

Husein, F. (2021). Preserving and transmitting the teachings of the Thariqah ‘Alawiyyah: 

Diasporic Ba‘Alawi female preachers in contemporary Indonesia. Journal of Islamic 

and Occidental Studies, 4(2), 115–138. https://doi.org/10.26443/jiows.v4i2.82 

Kanafi, I., Susminingsih, S., & Fadal, K. (2015). Popular Sufism in contemporary Indonesia 

(Survey on mainstream of spiritual activities in Pekalongan and Jakarta). 

http://repository.uingusdur.ac.id/372/ 

Latiff, L. A. (2016). The roles and contributions of the Hadhrami Arabs in Malaya, 1819--

1969 [University of Malaya]. http://studentsrepo.um.edu.my/6582/50/latifah.pdf 

Maghfuriyah, A., & Zulkifli, M. (2023). Preserving diversity values through Rabithah 

Alawiyah in Indonesia. https://www.researchgate.net/publication/387171888 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Norton, B. (2013). Identity and Language Learning: Extending the Conversation (2nd ed.). 

Multilingual Matters. 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research \& Evaluation Methods (3rd ed.). SAGE 

Publications. 

Purnama, R. (2020). Peran organisasi Rabithah Alawiyah dalam pemertahanan bahasa Arab di 

Purwakarta. Jurnal Kebijakan Dan Sosial, 16(2), 92–108. 

Rahmaniah, S. E., & Taufik, E. T. (2023). Our Husband and Children Are Not Acknowledged: 

Endogamy, Gendered Power, and Child Issues in the ’Alawiyyin Marriage in 

Indonesia. https://www.researchgate.net/publication/387519799 

Rijal, S. (2023). Defending traditional Islam in Indonesia: The resurgence of Hadhrami 

preachers. 

Routledge.https://www.taylorfrancis.com/books/mono/10.4324/9781003358558 

Saeed, J. I. (2006). Semantics (2nd ed.). Wiley-Blackwell. 

Setiawan, D. (2019). Pemertahanan bahasa dalam masyarakat Ba-‘Alawi: Studi kasus di 

Purwakarta. Jurnal Bahasa Dan Budaya, 19(2), 110–124. 

Suryani, L. (2016). Praktik penggunaan bahasa Arab di kalangan masyarakat Ba-‘Alawi di 

Jakarta. Journal of Language and Culture, 7(2), 55–70. 

Taufik, E. T., & Bisri, H. (2024). Hadhrami Networks and Colonial Legacies in Marriage 

Discourses of the Indies. Religio: Jurnal Studi Agama-Agama. 

https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/religio/article/view/3011 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 6, Oktober 2025 

5633 | P a g e 

Wahid, S. H. (2025). Rebuilding ḥabā’ib authority in the digital age in Indonesia: Jamā‘ah 

relations, social action, and transparency. Cogent Social Sciences, 11(1). 

https://doi.org/10.1080/23311983.2025.2508025 

Woodward, M., Rohmaniyah, I., & Amin, A. (2012). Ordering what is right, forbidding what 

is wrong: Two faces of Hadhrami dakwah in contemporary Indonesia. Journal of 

Southeast Asian Studies. 

https://www.researchgate.net/publication/265519462_Ordering_what_is_right_forbid

ding_what_is_wrong_Two_faces_of_Hadhrami_dakwah_in_contemporary_Indonesia 

 

https://dinastirev.org/JMPIS

