
https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4260 | P a g e 

 

DOI: https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i5  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

Fondasi Historis dan Sosial Pendidikan Agama Kristen: Dari 

Masa Kolonial Hingga Era Modern  
 

 

Adhis Mareta1*, Maria Titik Windari2 
1Sekolah Tinggi Teologi Kadesi Bogor, Bogor, Indonesia, adhismareta20@gmail.com  
2Sekolah Tinggi Teologi Kadesi Bogor, Bogor, Indonesia, mariawindarti3@gmail.com  

 
*Corresponding Author: adhismareta20@gmail.com  

 

Abstract: This research aims to examine the historical and social foundations of Christian 

Religious Education (PAK) in Indonesia from the colonial period to the modern era, using a 

qualitative historical-sociological approach. Christian Religious Education does not stand as 

a neutral entity, but rather the result of constructed relations between colonial power, state 

structures, church institutions, and social dynamics of society. Data were obtained through a 

literature study of historical archives, educational policies, academic literature, and church 

and state institutional documents. The findings show that during the colonial period, PAK 

functioned as a tool of Christianization and social control in the colonialism project. After 

independence, PAK was integrated into the national education system as an instrument of 

national identity formation. Meanwhile, in the modern era, PAK has developed into an arena 

for theological reflection and social praxis that is responsive to global issues such as human 

rights, the environment, and religious pluralism, although it still faces structural and 

ideological challenges. This study concludes that PAK in Indonesia is a social construction 

that continues to undergo transformation and is influenced by the interaction between religious 

institutions, state policies, and the changing context of society.  

 

Keywords: Christian Religious Education, Colonialism, Social Construction, National  

                   Integration, Pluralism  

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fondasi historis dan sosial Pendidikan 

Agama Kristen (PAK) di Indonesia sejak masa kolonial hingga era modern, dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif historis-sosiologis. Pendidikan Agama Kristen tidak 

berdiri sebagai entitas yang netral, melainkan merupakan hasil konstruksi dari relasi antara 

kekuasaan kolonial, struktur negara, institusi gereja, dan dinamika sosial masyarakat. Data 

diperoleh melalui studi pustaka terhadap arsip historis, kebijakan pendidikan, literatur 

akademik, serta dokumen kelembagaan gereja dan negara. Temuan menunjukkan bahwa pada 

masa kolonial, PAK berfungsi sebagai alat kristenisasi dan kontrol sosial dalam proyek 

kolonialisme. Pascakemerdekaan, PAK diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan nasional 

sebagai instrumen pembentukan identitas kebangsaan. Sementara itu, pada era modern, PAK 

berkembang menjadi arena refleksi teologis dan praksis sosial yang responsif terhadap isu-isu 

global seperti hak asasi manusia, lingkungan hidup, dan pluralisme agama, meskipun masih 

https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i5
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:adhismareta20@gmail.com
mailto:mariawindarti3@gmail.com
mailto:adhismareta20@gmail.com


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4261 | P a g e 

menghadapi tantangan struktural dan ideologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa PAK di 

Indonesia merupakan konstruksi sosial yang terus mengalami transformasi dan dipengaruhi 

oleh interaksi antara institusi religius, kebijakan negara, serta konteks masyarakat yang terus 

berubah.  

 

Kata Kunci: Pendidikan Agama Kristen, Kolonialisme, Konstruksi Sosial, Integrasi Nasional,  

                      Pluralisme 

 

 

PENDAHULUAN 
Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki posisi strategis dalam membentuk identitas 

religius, moral, dan sosial peserta didik di tengah masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam 

konteks sejarah Indonesia, perjalanan panjang PAK mencerminkan dinamika relasi antara 

agama, kekuasaan kolonial, dan transformasi sosial yang terjadi secara bertahap dari masa pra-

kemerdekaan hingga era reformasi dan digital saat ini. Oleh karena itu, menelaah fondasi 

historis dan sosial dari PAK menjadi penting guna memahami bagaimana pendidikan ini tidak 

hanya berkembang secara internal dalam komunitas Kristen, tetapi juga berinteraksi secara 

aktif dengan perkembangan politik, budaya, dan pendidikan nasional Indonesia. 

Sejak kedatangan bangsa Eropa ke Nusantara, pendidikan agama Kristen telah 

diperkenalkan sebagai bagian dari proyek misi dan kolonialisme. Lembaga-lembaga misi 

seperti Nederlandsch Zendeling Genootschap (NZG), Zending Basel, dan Rheinische 

Missionsgesellschaft (RMG) memainkan peran kunci dalam menyebarkan ajaran Kristen dan 

membentuk sistem pendidikan formal di wilayah-wilayah misi seperti Minahasa, Tanah Batak, 

Nusa Tenggara, dan Maluku. Pendidikan pada masa ini tidak hanya dirancang untuk 

mencerdaskan umat, tetapi juga menjadi sarana evangelisasi dan pembinaan moral masyarakat 

pribumi sesuai dengan etika Protestan-Evangelikal (Rumbay et al., 2023). Kurikulum yang 

dikembangkan sangat berbasis pada pengajaran katekisasi, pembacaan Alkitab, hafalan ayat-

ayat Kitab Suci, dan pelatihan guru jemaat (guru Injil), yang menjadi ujung tombak penyebaran 

agama Kristen di pedalaman. 

Namun demikian, pendidikan Kristen masa kolonial juga tidak terlepas dari kritik. 

Dalam banyak kasus, pendidikan agama digunakan untuk memperkuat dominasi politik 

kolonial serta menanamkan nilai-nilai Barat kepada masyarakat lokal. Hal ini menimbulkan 

ambiguitas, apakah PAK berfungsi sebagai sarana pembebasan atau justru alat hegemoni 

kolonial (Wambugu, 2021). Di sisi lain, lembaga pendidikan Kristen juga menjadi pelopor 

dalam pengembangan literasi dan pendidikan formal di berbagai wilayah, sehingga 

kontribusinya terhadap pembangunan sosial tidak dapat diabaikan. 

Setelah kemerdekaan Indonesia pada tahun 1945, sistem pendidikan nasional 

mengalami transformasi signifikan. Negara mengakui pentingnya pendidikan agama sebagai 

bagian dari hak dasar setiap warga negara. Hal ini kemudian diatur secara formal dalam 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang 

menyebutkan bahwa setiap peserta didik berhak mendapatkan pendidikan agama sesuai dengan 

keyakinannya. Dalam kerangka ini, Pendidikan Agama Kristen mendapat tempat resmi dalam 

struktur kurikulum nasional, baik di sekolah umum maupun sekolah berbasis keagamaan 

(Prakastyo et al., 2023). 

Transformasi tersebut juga membawa tantangan baru bagi PAK. Pendekatan yang 

dulunya berfokus pada transmisi doktrin teologis kini harus beradaptasi dengan pendekatan 

pedagogis yang lebih kontekstual, interdisipliner, dan humanistik. Pendidikan Agama Kristen 

di era modern diharapkan mampu menjawab isu-isu kontemporer seperti pluralisme agama, 

intoleransi, radikalisme, krisis ekologi, dan disrupsi teknologi digital. Pendidikan ini tidak 

hanya membentuk pengetahuan keagamaan semata, tetapi juga mengembangkan etika publik, 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4262 | P a g e 

empati sosial, dan kemampuan berpikir kritis yang kontekstual (Tarigan, 2024). Lebih jauh 

lagi, tantangan globalisasi dan digitalisasi menuntut PAK untuk bergerak melampaui ruang 

kelas konvensional. Kehadiran platform digital, media sosial, serta tren blended learning 

mengubah cara peserta didik mengakses informasi keagamaan dan bagaimana mereka 

menginternalisasikan nilai-nilai iman Kristen. Di sinilah pendidikan agama perlu mereposisi 

dirinya, tidak hanya sebagai transmisi doktrin, tetapi sebagai fasilitator spiritualitas yang 

reflektif, dialogis, dan inklusif. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fondasi historis dan sosial dari Pendidikan 

Agama Kristen di Indonesia, sejak masa kolonial hingga era modern. Kajian ini penting 

dilakukan untuk: (1) mengidentifikasi dinamika transformatif yang membentuk karakteristik 

PAK dari waktu ke waktu; (2) menelusuri pengaruh kekuatan sosial-politik terhadap bentuk 

dan tujuan pendidikan agama Kristen; serta (3) merumuskan arah pengembangan PAK yang 

relevan dengan tantangan pendidikan abad ke-21. Dengan pendekatan historis-sosiologis, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap penguatan praksis pendidikan 

agama Kristen yang kontekstual, relevan, dan transformatif dalam masyarakat Indonesia yang 

pluralistik. 

 

METODE 

Pendekatan dan Jenis Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-sosiologis, 

yang bertujuan untuk memahami perkembangan Pendidikan Agama Kristen (PAK) di 

Indonesia dalam konteks waktu (historis) dan struktur sosial (sosiologis) yang 

mempengaruhinya. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri jejak perkembangan 

institusi, kurikulum, serta tokoh-tokoh penting dalam PAK sejak masa kolonial hingga era 

modern. Sementara itu, pendekatan sosiologis dipakai untuk mengkaji dinamika sosial yang 

melingkupi transformasi PAK, termasuk pengaruh budaya lokal, struktur kekuasaan, serta 

tantangan sosial-kultural di era kontemporer (Tafetin et al., 2022). Jenis penelitian ini bersifat 

deskriptif-eksploratif, yaitu menggambarkan fakta-fakta sejarah dan pola sosial yang 

membentuk realitas Pendidikan Agama Kristen di Indonesia, serta mengeksplorasi bagaimana 

perubahan-perubahan tersebut membentuk wajah PAK hari ini. 

 

Sumber dan Jenis Data 
Penelitian ini menggunakan data sekunder yang diperoleh dari berbagai sumber tertulis, 

baik yang bersifat historis maupun kontemporer. Adapun jenis data yang digunakan meliputi: 

1. Dokumen historis: arsip zending, laporan lembaga misi, hasil konferensi gereja, dokumen 

kebijakan kolonial terkait pendidikan Kristen. 

2. Literatur akademik: buku sejarah gereja dan pendidikan Kristen, jurnal ilmiah, dan 

tesis/disertasi yang relevan. 

3. Kebijakan pemerintah: peraturan perundang-undangan pendidikan nasional, kurikulum 

Pendidikan Agama Kristen, dan pedoman dari Kementerian Agama RI. 

4. Data kontemporer: artikel, publikasi lembaga pendidikan Kristen, dan laporan 

perkembangan PAK di masa kini. 

 

Teknik Pengumpulan Data 
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research), yakni 

dengan mengumpulkan, mengkaji, dan menganalisis berbagai dokumen dan literatur yang 

relevan. Prosedur ini dilakukan melalui beberapa tahap: 

1. Inventarisasi sumber: mengidentifikasi dan memilih sumber data primer dan sekunder yang 

sesuai dengan fokus penelitian. 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4263 | P a g e 

2. Evaluasi kritis: menilai keandalan dan validitas dokumen berdasarkan otentisitas sumber 

dan konteks historisnya. 

3. Klasifikasi data: mengorganisasi informasi berdasarkan periode waktu (kolonial, 

pascakolonial, modern) dan dimensi sosial (kultural, struktural, kebijakan). 

 

Teknik Analisis Data 
Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dan 

analisis tematik (thematic analysis). Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi makna yang 

terkandung dalam teks dan dokumen historis secara sistematis, sedangkan analisis tematik 

digunakan untuk menemukan pola-pola sosial dan isu-isu kunci yang membentuk 

perkembangan Pendidikan Agama Kristen. Prosedur analisis mencakup: 

1. Reduksi data: menyaring informasi yang relevan dengan fokus penelitian. 

2. Kategorisasi: mengelompokkan data ke dalam tema-tema seperti: pengaruh kolonialisme, 

institusionalisasi pendidikan Kristen, perubahan kebijakan negara, dan tantangan era 

modern. 

3. Interpretasi: melakukan sintesis atas temuan dengan mengacu pada kerangka teori 

pendidikan, sosiologi agama, dan teologi kontekstual. 

 

Validitas dan Kredibilitas 
Untuk menjamin validitas dan kredibilitas data, peneliti menggunakan teknik 

triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan dan memverifikasi informasi dari berbagai 

dokumen historis, literatur akademik, dan kebijakan pemerintah yang relevan. Triangulasi ini 

dilakukan untuk memastikan bahwa data yang digunakan memiliki konsistensi isi dan akurasi 

historis, serta dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Masa Kolonial: Pendidikan Agama Kristen sebagai Instrumen Zending dan Hegemoni 

Barat 
Penelusuran terhadap sumber historis menunjukkan bahwa pendidikan agama Kristen 

di Indonesia muncul dan berkembang dalam bayang-bayang kolonialisme. Sejak abad ke-17, 

lembaga-lembaga misi Eropa seperti Nederlandsch Zendeling Genootschap (NZG), Zending 

Basel, dan Rheinische Missionsgesellschaft (RMG) memegang peran dominan dalam 

memperkenalkan sistem pendidikan berbasis gereja di daerah-daerah seperti Minahasa, Nias, 

Tapanuli, Sumba, dan Ambon (Lo, 2022). Karakteristik utama pendidikan Kristen pada periode 

ini mencerminkan tujuan utama para zendeling, yaitu: 

1. Mempersiapkan guru injil dan katekis lokal, 

2. Menanamkan etika Kristen sebagai bentuk “pemurnian moral” masyarakat lokal, 

3. Mengembangkan sistem literasi dasar sebagai syarat untuk membaca Alkitab. 

Namun, misi pendidikan ini juga membawa muatan hegemoni budaya. Kurikulum yang 

disusun berpusat pada nilai-nilai Barat yang sering kali tidak kontekstual terhadap budaya 

lokal. Kegiatan pendidikan berlangsung di bawah kendali penuh lembaga misi asing, dan 

memosisikan masyarakat lokal dalam posisi subordinat. Bahasa Belanda menjadi bahasa 

pengantar utama, sebelum kemudian mulai diperkenalkan bahasa Melayu dan dialek lokal. 

 
Tabel 1. Unsur Pokok Pendidikan Kristen Masa Kolonial 

Elemen Karakteristik 

Lembaga pengelola Lembaga Zending: NZG, RMG, Zending Basel 

Target siswa Calon katekis, guru injil, dan pemimpin jemaat 

Materi ajar Katekismus, hafalan Alkitab, nyanyian rohani, etika Protestan 

Bahasa pengantar Bahasa Belanda → Melayu → dialek lokal 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4264 | P a g e 

Tujuan implisit Kristenisasi dan pembentukan subjek kolonial yang loyal terhadap 

pemerintah 

Bentuk evaluasi Ujian membaca Alkitab, hafalan doa, dan partisipasi dalam kegiatan gereja 

 
Tabel 1 menggambarkan struktur dasar pendidikan Kristen pada masa kolonial yang 

berfungsi tidak hanya sebagai sarana penyebaran agama, tetapi juga sebagai instrumen kultural 

kolonialisme. Lembaga pengelola seperti Nederlandsch Zendeling Genootschap (NZG), 

Zending Basel, dan Rheinische Missionsgesellschaft (RMG) memainkan peran utama dalam 

membentuk sistem pendidikan berbasis gereja, terutama di wilayah-wilayah seperti Minahasa, 

Nias, Tapanuli, dan Maluku (Suoth et al., 2024). Tujuan utama pendidikan ini adalah 

membentuk kader-kader lokal guru injil dan katekis yang akan memperluas jangkauan misi 

Kristen di pedalaman, sekaligus menjadi perantara antara kekuasaan kolonial dan masyarakat 

adat (Dores, 2024). 

Materi yang diajarkan bersifat teosentris dan sangat terbatas pada dimensi doktrinal. 

Kurikulum difokuskan pada pengajaran Alkitab, hafalan katekismus Heidelberg, nyanyian 

rohani, serta pembinaan moral Kristen. Hal ini mengindikasikan bahwa pendidikan Kristen 

pada masa itu belum diarahkan pada pembentukan daya pikir kritis atau pengembangan ilmu 

pengetahuan umum, melainkan sebagai alat untuk pembentukan moralitas sesuai etika 

Protestan (Horowski, 2020). Bahasa pengantar awal yang digunakan dalam proses belajar-

mengajar adalah bahasa Belanda. Ini menunjukkan hierarki kekuasaan yang ada di antara guru 

Eropa dan murid pribumi. Namun, beberapa lembaga zending mulai mengadopsi bahasa 

Melayu atau dialek lokal seperti Batak Toba dan Ambon untuk mempercepat pemahaman 

ajaran Kristen (Thang et al., 2024). Meskipun secara linguistik ini merupakan bentuk adaptasi, 

namun secara epistemologis proses belajar masih tetap bersifat top-down, karena konten ajar 

tetap berakar pada nilai-nilai dan worldview Barat. 

Secara implisit, pendidikan Kristen pada masa kolonial bertujuan membentuk “subjek 

kolonial” yang patuh, loyal, dan religius sesuai dengan standar nilai kolonialisme. Hal ini 

terlihat dari struktur relasi guru dan murid yang sangat hierarkis serta penilaian yang didasarkan 

pada sejauh mana murid menginternalisasi doktrin Kristen dan berperilaku sesuai norma yang 

ditentukan zending. Pendidikan ini menjadi bagian dari strategi kontrol sosial melalui 

domestikasi nilai-nilai Barat atas masyarakat lokal (Gibbs, 2023). 

Evaluasi terhadap hasil belajar tidak bersifat reflektif atau dialogis, melainkan berbasis 

hafalan dan reproduksi doktrin. Penilaian dilakukan melalui ujian membaca Alkitab, 

kemampuan menghafal doa, dan keterlibatan dalam liturgi gereja (Sunardi & Zega, 2024). 

Pendekatan ini memperlihatkan bagaimana pendidikan dijalankan sebagai upaya penguatan 

otoritas institusi misi, bukan sebagai ruang pembentukan otonomi intelektual masyarakat lokal, 

Menurut (Juwono, 2024), pendidikan ini telah membentuk “kelas menengah Kristen” yang 

berfungsi sebagai perantara antara pemerintah kolonial dan masyarakat adat. Namun, peran ini 

juga menjadikan pendidikan Kristen bagian dari proyek hegemoni kolonial yang menciptakan 

ketimpangan sosial dan eksklusi pendidikan. 

 

Masa Pascakemerdekaan: Integrasi dalam Sistem Pendidikan Nasional 
Setelah Indonesia merdeka, paradigma pendidikan agama Kristen mengalami 

perubahan struktural dan ideologis. Pemerintah melalui berbagai regulasi terutama UU No. 2 

Tahun 1989 dan UU No. 20 Tahun 2003 mengakui keberadaan pendidikan agama sebagai 

bagian dari sistem pendidikan nasional yang wajib diselenggarakan di setiap satuan pendidikan 

(Departemen Agama RI, 2005). PAK mulai dilembagakan secara resmi dalam struktur negara 

melalui pembentukan Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Kristen (Ditjen Bimas 

Kristen), yang berfungsi menyusun kurikulum, menyediakan bahan ajar, serta meningkatkan 

kualitas guru agama Kristen. Dalam fase ini, pendekatan pendidikan Kristen mulai mengadopsi 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4265 | P a g e 

pendekatan nasionalis dan interreligius, dengan memperhatikan konteks kebangsaan dan 

keragaman budaya. Transformasi signifikan yang ditemukan dalam dokumen kebijakan dan 

publikasi institusi Kristen antara lain: 

1. Penyusunan kurikulum nasional PAK yang mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dan 

pluralisme. 

2. Peningkatan pelatihan dan sertifikasi guru melalui LPTK Kristen dan Sekolah Tinggi 

Teologi (STT). 

3. Pembentukan sistem evaluasi berbasis kompetensi dan penguatan aspek pedagogis, bukan 

hanya kognitif dogmatis. 

Namun demikian, ketimpangan tetap terjadi, terutama dalam distribusi sumber daya 

pendidikan. Di beberapa daerah luar Jawa, guru PAK masih mengalami keterbatasan akses 

terhadap pelatihan, materi ajar kontekstual, dan penguatan kapasitas profesional. 

 
Tabel 2. Dinamika Pascakemerdekaan dalam PAK 

Aspek Kondisi Awal 

(1945–1970) 

Reformasi Awal 

(1970–1998) 

Pascareformasi (1999–kini) 

Struktur 

kelembagaan 

Tidak terstruktur Terbentuk Ditjen 

Bimas Kristen 

LPTK Kristen, penguatan 

kurikulum nasional 

Kurikulum Fokus katekismus 

dan moral 

Integrasi nilai 

Pancasila 

Pluralisme, HAM, dan 

toleransi 

Kualitas tenaga 

pendidik 

Umumnya 

nonformal 

Mulai 

profesionalisasi 

Pelatihan dan sertifikasi 

terstandardisasi 

Tantangan 

utama 

Akses dan 

legitimasi 

Penyeragaman dan 

kontrol negara 

Kesenjangan sumber daya 

antarwilayah 

 
Tabel 2 memetakan dinamika perkembangan Pendidikan Agama Kristen (PAK) di 

Indonesia pascakemerdekaan dalam tiga fase utama: fase awal kemerdekaan (1945–1970), fase 

transisi menuju integrasi sistem nasional (1970–1998), dan fase pascareformasi hingga masa 

kini (1999–sekarang). Setiap fase mencerminkan relasi historis dan sosiologis antara gereja, 

negara, serta masyarakat yang memengaruhi struktur kelembagaan, kurikulum, 

profesionalisme tenaga pendidik, dan tantangan yang dihadapi oleh PAK secara nasional. 

1. Fase Awal Kemerdekaan (1945–1970): Fragmentasi Lembaga dan Ketergantungan pada 

Gereja 

Pada masa awal kemerdekaan, belum terdapat struktur kelembagaan resmi dari negara 

yang menaungi Pendidikan Agama Kristen. Penyelenggaraan PAK sepenuhnya berada di 

bawah kendali gereja dan lembaga misi yang masih aktif, seperti badan misi dari Belanda 

atau Jerman yang meninggalkan warisan pascakolonial (S et al., 2024). Sekolah-sekolah 

Kristen yang bernaung di bawah yayasan gerejawi seperti HKBP, GMIM, dan GPM masih 

menjadi pusat utama penyelenggaraan pendidikan Kristen. Di masa ini, kurikulum 

pendidikan Kristen masih kental dengan pendekatan katekisasi, hafalan, dan liturgi gereja, 

serta belum terintegrasi dengan sistem pendidikan nasional. Menurut (Juwono, 2024), fase 

ini juga merupakan periode indigenisasi, yaitu proses transisi kepemimpinan pendidikan 

dari zendeling asing ke tokoh-tokoh gereja lokal. Perubahan ini penting dalam membentuk 

identitas PAK yang lebih nasionalis, namun struktur pendidikan masih belum memiliki 

legitimasi dari negara sehingga kerap mengalami kendala administratif, terutama dalam 

akreditasi, distribusi buku ajar, dan pengakuan guru agama. 

 
2. Fase Reformasi Awal (1970–1998): Integrasi ke dalam Sistem Pendidikan Nasional 

Masuknya negara dalam ranah pendidikan agama menjadi titik balik yang penting bagi 

PAK. Pada tahun 1978, Pemerintah Indonesia membentuk Direktorat Jenderal Bimbingan 

Masyarakat Kristen (Ditjen Bimas Kristen) di bawah Kementerian Agama Republik 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4266 | P a g e 

Indonesia. Lembaga ini bertanggung jawab dalam menyusun kurikulum nasional PAK, 

melakukan pelatihan dan sertifikasi guru, serta mengembangkan sistem pendidikan agama 

Kristen yang sesuai dengan nilai-nilai Pancasila dan tujuan pendidikan nasional 

(Departemen Agama RI, 2005). Pada fase ini, kurikulum PAK mulai diintegrasikan dengan 

mata pelajaran lain dalam struktur kurikulum sekolah umum. Penekanan diberikan pada 

internalisasi nilai kebangsaan, moralitas, dan penguatan karakter peserta didik. Materi ajar 

mengalami pergeseran dari sekadar dogma gerejawi menjadi bentuk pembelajaran nilai-

nilai Kristiani dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara (Utaminingsih et al., 

2023). Selain itu, lembaga-lembaga pendidikan tinggi teologi seperti Sekolah Tinggi 

Teologi (STT) mulai bertransformasi menjadi Lembaga Pendidikan Tenaga Kependidikan 

(LPTK) Kristen yang menyelenggarakan program studi Pendidikan Agama Kristen untuk 

mencetak guru-guru PAK yang profesional. Meski demikian, tantangan tetap ada, 

khususnya pada sentralisasi kurikulum yang cenderung seragam dan tidak sepenuhnya 

mengakomodasi konteks budaya lokal di berbagai wilayah Indonesia (Sirait, 2024). 

 
3. Fase Pascareformasi (1999–sekarang): Desentralisasi, Kontekstualisasi, dan Respons Sosial 

Periode pascareformasi membuka peluang besar bagi fleksibilitas kurikulum dan 

otonomi pendidikan. Di tengah desentralisasi pendidikan dan meningkatnya kesadaran akan 

pentingnya keberagaman, Ditjen Bimas Kristen mengembangkan kurikulum PAK berbasis 

kompetensi yang mencakup empat domain: iman, pengetahuan, sikap, dan keterampilan 

sosial. Materi pelajaran tidak lagi hanya berisi dogma, tetapi juga memuat isu-isu 

kontekstual seperti hak asasi manusia, gender, keadilan sosial, lingkungan hidup, dan 

pluralisme agama (Widyawati & Bule, 2024). Penggunaan pendekatan pembelajaran aktif, 

reflektif, dan berbasis pengalaman mulai diperkenalkan untuk menggantikan metode 

hafalan semata. Hal ini sejalan dengan paradigma baru pendidikan agama Kristen sebagai 

pembentukan pribadi yang kritis, empatik, dan aktif dalam transformasi sosial (Okta et al., 

2024). Namun demikian, pemerataan kualitas pendidikan menjadi tantangan besar, terutama 

terkait distribusi guru bersertifikat, akses terhadap pelatihan, serta tersedianya buku ajar 

yang sesuai konteks lokal.  

 

Era Modern: PAK sebagai Arena Dialektika Teologi, Sosial, dan Teknologi 
Memasuki era kontemporer pascareformasi (2000–sekarang), Pendidikan Agama 

Kristen (PAK) di Indonesia telah mengalami transformasi yang signifikan seiring dengan 

perubahan sosial, politik, dan teknologi. Sebagaimana tercermin dalam Tabel 3, dimensi-

dimensi utama PAK tidak lagi bersifat semata-mata doktrinal atau liturgis, melainkan telah 

berevolusi menjadi lebih kontekstual, reflektif, dan terbuka terhadap dinamika zaman. 

Perubahan ini tidak terlepas dari arus globalisasi nilai, digitalisasi pendidikan, dan kebutuhan 

akan penguatan kohesi sosial dalam masyarakat multikultural Indonesia (Horowski, 2020). 

 
Tabel 3. Transformasi PAK di Era Modern 

Dimensi Inovasi Kontemporer Tantangan Utama 

Kurikulum Integrasi isu global: HAM, 

lingkungan, gender 

Resistensi dari kelompok 

konservatif 

Media dan teknologi E-learning, aplikasi Alkitab, 

video edukatif Kristen 

Kesenjangan digital, 

minimnya literasi TI 

Pendekatan pedagogis Reflektif, partisipatif, dan 

berbasis masalah kontekstual 

Kurangnya guru yang 

kompeten pedagogis 

Pendidikan lintas agama Forum dialog, studi agama 

lain, kerja sosial bersama 

Sentimen eksklusivisme 

identitas agama 

 

 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4267 | P a g e 

1. Kurikulum: Kontekstualisasi dan Respons terhadap Isu Global 

Salah satu ciri utama PAK modern adalah upaya sistematis dalam melakukan 

kontekstualisasi kurikulum. Kurikulum PAK kini mengintegrasikan isu-isu global seperti 

keadilan sosial, pelestarian lingkungan (ekoteologi), kesetaraan gender, serta hak asasi 

manusia (HAM). Pendekatan ini merupakan refleksi dari berkembangnya teologi 

kontekstual di kalangan gereja dan lembaga pendidikan Kristen pasca Orde Baru, yang 

mendorong umat Kristen untuk merespon realitas sosial-politik secara aktif dan teologis 

(Kristianto, 2023). Hal ini terlihat dalam penyusunan Rencana Pelaksanaan Pembelajaran 

(RPP) yang menekankan pada nilai-nilai inklusi, toleransi, dan empati sosial. Namun, dalam 

implementasinya, terdapat resistensi dari sebagian kelompok konservatif dalam gereja yang 

masih mempertahankan pendekatan dogmatis dan menolak integrasi isu sosial yang 

dianggap “sekuler”. Konflik antara pendekatan kritis-emansipatoris dan pendekatan 

dogmatik-tradisional ini menjadi tantangan tersendiri bagi pengembangan kurikulum PAK 

secara nasional (Lo, 2022). 

 
2. Media dan Teknologi: Digitalisasi Pembelajaran PAK 

Transformasi digital dalam dunia pendidikan juga merambah ke ranah PAK. Pandemi 

COVID-19 menjadi momentum akselerasi penggunaan teknologi dalam pengajaran agama 

Kristen. Banyak sekolah dan institusi Kristen mengembangkan sistem pembelajaran daring 

berbasis Learning Management System (LMS) seperti Moodle, Google Classroom, Zoom, 

dan penggunaan media sosial (YouTube, Instagram, podcast rohani) sebagai sarana 

penyampaian materi ajar PAK (Panjaitan, 2021). Selain itu, aplikasi Alkitab digital, game 

edukatif Kristen, dan video interaktif mulai dikembangkan oleh guru-guru PAK yang 

inovatif. Meski demikian, digitalisasi ini tidak lepas dari kendala kesenjangan infrastruktur. 

Sekolah-sekolah Kristen di wilayah pinggiran seperti NTT, Papua, dan Kalimantan Tengah 

mengalami hambatan serius dalam mengakses teknologi karena keterbatasan jaringan 

internet, minimnya perangkat, dan rendahnya literasi digital guru maupun siswa (Gogoi, 

2022). 

 
3. Pendekatan Pedagogis: Dari Hafalan ke Refleksi Kontekstual 

Sejalan dengan perkembangan teori pendidikan modern, PAK kini mulai 

meninggalkan pendekatan berbasis hafalan dan menggantinya dengan pendekatan reflektif, 

partisipatif, dan berbasis problem solving. Metode inquiry, role-playing, dan service 

learning mulai diperkenalkan dalam pengajaran PAK sebagai cara untuk mengembangkan 

kompetensi sosial-spiritual siswa. Guru PAK tidak lagi hanya menjadi penyampai doktrin, 

tetapi fasilitator pembelajaran nilai yang aplikatif (Suoth et al., 2024). Kendala terbesar 

dalam inovasi pedagogis ini adalah keterbatasan kompetensi pedagogis guru PAK. Banyak 

guru agama Kristen masih belum mendapatkan pelatihan pendidikan yang memadai, 

terutama dalam hal penggunaan metode aktif, teknologi pembelajaran, dan asesmen 

berbasis proyek. Laporan dari Ditjen Bimas Kristen menunjukkan bahwa hingga 2022, 

masih terdapat 18% guru PAK yang belum bersertifikasi atau memiliki latar belakang 

teologi murni, bukan kependidikan (Direktorat Jenderal Bimas Kristen, 2022). 

 
4. Pendidikan Lintas Agama: Membangun Toleransi melalui Dialog 

Dalam konteks Indonesia yang plural, PAK era modern juga mulai diarahkan untuk 

mendorong pendidikan lintas iman (interfaith education). Beberapa sekolah Kristen telah 

menginisiasi program kunjungan lintas agama, kolaborasi dalam proyek kemasyarakatan, 

serta diskusi publik bersama siswa dari latar belakang agama yang berbeda. Kegiatan ini 

dilakukan dalam semangat membangun religious literacy dan toleransi sosial, sejalan 

dengan kebijakan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan yang menekankan penguatan 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4268 | P a g e 

karakter dan sikap gotong royong lintas identitas (Kemendikbud, 2020). Namun, tantangan 

tetap muncul, terutama dari sentimen eksklusivisme identitas yang masih kuat di kalangan 

sebagian komunitas religius. Di beberapa wilayah, pendidikan lintas iman dianggap sebagai 

bentuk “relativisme teologis” yang dapat mengaburkan identitas kekristenan siswa. Padahal, 

dialog antaragama yang sehat justru memperkuat komitmen iman sekaligus membuka ruang 

solidaritas lintas batas (Gibbs, 2023). 

 

Analisis Historis-Sosiologis: PAK sebagai Produk Relasi Sosial dan Kekuasaan 
Analisis historis-sosiologis terhadap perkembangan Pendidikan Agama Kristen (PAK) 

di Indonesia menunjukkan bahwa institusi ini tidak dapat dipahami sebagai entitas yang netral 

atau otonom dari kondisi sosial-politik. Mengacu pada teori konstruksi sosial dari Peter L. 

Berger dan Thomas Luckmann (1966), realitas sosial including sistem pendidikan dibentuk 

melalui proses dialektika antara struktur objektif (lembaga, kekuasaan, dan nilai) dan kesadaran 

subjektif (pengetahuan, keyakinan, dan praktik). Dalam konteks ini, PAK merupakan hasil 

konstruksi dari relasi-relasi kekuasaan yang dinamis, melibatkan aktor kolonial, negara, gereja, 

serta komunitas lokal yang berinteraksi dalam kerangka ideologis dan struktural yang berubah-

ubah sepanjang sejarah. 

Pada masa kolonial, PAK secara dominan berfungsi sebagai alat kontrol sosial dan 

sarana religiusasi masyarakat lokal melalui kerangka nilai-nilai Barat yang dibawa oleh 

lembaga zending Eropa. Dalam fase ini, PAK bukan sekadar sarana pewarisan iman Kristen, 

melainkan bagian dari proyek kolonialisasi budaya dan moral, di mana pendidikan dipakai 

untuk menanamkan loyalitas kepada kekuasaan kolonial serta membentuk struktur sosial yang 

sesuai dengan kepentingan penjajah. Struktur relasi yang terbentuk bersifat hierarkis dan 

paternalistik, di mana guru misionaris memegang otoritas pengetahuan, sementara murid lokal 

diposisikan sebagai objek dalam proses pendidikan yang homogen dan hegemonik (Tafetin et 

al., 2022). 

Setelah Indonesia merdeka, fungsi sosial PAK mengalami pergeseran. Negara mulai 

mengintegrasikan pendidikan agama dalam kerangka sistem pendidikan nasional dengan 

tujuan membentuk warga negara yang religius sekaligus nasionalis. PAK kemudian menjadi 

instrumen negara untuk menanamkan identitas kebangsaan dan memperkuat narasi integrasi 

sosial melalui kurikulum yang disusun secara terpusat oleh negara, terutama sejak berdirinya 

Direktorat Jenderal Bimas Kristen. Dalam kerangka ini, PAK menjadi bagian dari mekanisme 

ideologisasi negara yang bertujuan menyatukan keragaman identitas keagamaan dalam narasi 

tunggal keindonesiaan. Meskipun demikian, kontrol negara yang ketat pada kurikulum dan 

metode mengakibatkan terbatasnya ruang untuk refleksi kontekstual dan inovasi pedagogis 

pada tingkat lokal (Wambugu, 2021). 

Memasuki era modern, PAK telah berkembang menjadi arena pergulatan yang 

kompleks antara teologi reflektif, identitas komunitas, dan tekanan sosial-global. Globalisasi 

nilai, krisis lingkungan, arus digitalisasi, serta meningkatnya kesadaran akan pluralisme agama 

mendorong transformasi pendekatan pendidikan agama Kristen menjadi lebih kontekstual dan 

partisipatif. PAK kini tidak lagi hanya dimaknai sebagai sarana dogmatisasi, melainkan sebagai 

ruang refleksi etis dan praksis sosial yang berupaya menjawab tantangan zaman. Namun, 

realitas ini juga tidak lepas dari ketegangan antara kelompok-kelompok progresif yang 

mengusung pembaruan kurikulum berbasis isu-isu kontemporer, dan kelompok konservatif 

yang berpegang pada pendekatan tradisional yang eksklusif secara teologis (Kristianto, 2023). 

 

KESIMPULAN 
Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri fondasi historis dan sosial Pendidikan Agama 

Kristen (PAK) di Indonesia dari masa kolonial hingga era modern. Berdasarkan analisis 

historis-sosiologis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, dapat disimpulkan bahwa 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4269 | P a g e 

PAK tidak lahir sebagai entitas yang netral, melainkan sebagai hasil konstruksi yang 

dipengaruhi oleh konteks kekuasaan, institusi keagamaan, dan struktur sosial yang berlaku 

pada setiap periodenya. Pada masa kolonial, PAK berkembang dalam bayang-bayang proyek 

zending yang didukung kekuasaan kolonial, dengan tujuan utama penyebaran agama dan 

pembentukan moralitas Kristen yang sesuai dengan etika Barat. Hal ini memperlihatkan bahwa 

fondasi awal PAK di Indonesia bersifat hegemonik, lebih menekankan pada kontrol sosial dan 

ketaatan religius daripada pemberdayaan intelektual yang kontekstual. Setelah kemerdekaan, 

terdapat pergeseran orientasi, di mana negara mulai mengintegrasikan PAK ke dalam sistem 

pendidikan nasional, memberikan pengakuan kelembagaan, dan mengarahkan kurikulumnya 

untuk mendukung pembentukan karakter kebangsaan. Akan tetapi, meskipun PAK 

mendapatkan legitimasi formal dalam struktur pendidikan nasional, tantangan berupa 

kesenjangan mutu guru, penyeragaman kurikulum, dan keterbatasan sumber daya masih 

menjadi hambatan dalam menjangkau keberagaman konteks sosial di berbagai wilayah 

Indonesia. 

Dalam perkembangan kontemporer, PAK menunjukkan kapasitas untuk beradaptasi 

dengan tuntutan zaman melalui pendekatan kurikulum yang lebih kontekstual, penggunaan 

teknologi digital dalam proses pembelajaran, dan upaya membangun pendidikan lintas iman 

yang menekankan toleransi. Namun demikian, transisi ini tidak sepenuhnya lepas dari 

ketegangan antara pendekatan progresif dan konservatif, serta tantangan teknis dalam 

penerapan di berbagai konteks lokal. Dengan demikian, fondasi historis dan sosial PAK di 

Indonesia dapat dipahami sebagai suatu proses transformasi yang berlapis, di mana pengaruh 

kolonialisme, nasionalisme, dan dinamika global memainkan peran penting dalam membentuk 

arah dan substansi pendidikan agama Kristen hingga saat ini. Kesimpulan ini menjawab tujuan 

dan rumusan penelitian, yaitu untuk mengidentifikasi bagaimana warisan sejarah kolonial, 

konstruksi sosial-politik nasional, dan tantangan kontemporer memengaruhi karakteristik dan 

arah pengembangan Pendidikan Agama Kristen di Indonesia. Temuan ini menunjukkan bahwa 

keberlanjutan dan relevansi PAK sangat ditentukan oleh kemampuannya untuk terus berdialog 

dengan konteks sejarahnya, beradaptasi terhadap kebutuhan masyarakat modern, dan secara 

kritis merefleksikan perannya sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional yang plural dan 

demokratis. 

 

REFERENSI 

Dores, H. G. (2024). Beyond Nation and Empire? Questioning the Role of Religious Missions 

under Portuguese Colonial Rule at the Turn of the Twentieth Century. Religions. 

https://doi.org/10.3390/rel15030269 

Gibbs, J. M. (2023). Missionaries and Modernity: Education in the British Empire, 1830–1910. 

Journal of Moravian History. https://doi.org/10.5325/jmorahist.23.2.0157 

Gogoi, N. (2022). Christian missions and northeast India: A historical study on proliferation 

of Christianity in Tribal societies. https://consensus.app/papers/christian-missions-and-

northeast-india-a-historical-study-gogoi/ef9474f046e954ba9d28e71dee7062f3/ 

Horowski, J. (2020). Christian religious education and the development of moral virtues: a neo-

Thomistic approach. British Journal of Religious Education, 42, 447–458. 

https://doi.org/10.1080/01416200.2020.1752618 

Juwono, H. (2024). Political or Religious Policy? Indigenous Christian Education in the Dutch 

East Indies Era. Journal Didaskalia. https://doi.org/10.33856/didaskalia.v7i2.434 

Kristianto, A. B. (2023). Teologi Keagamaan Kwok Pui-lan: Dari Hermeneutika Asia Menuju 

Keadilan Gender (Sebuah Peta Pemikiran Teologi Kontekstual Asia). Kenosis, 8(2). 

https://doi.org/10.37196/kenosis.v8i2.499 

https://dinastirev.org/JMPIS


https://dinastirev.org/JMPIS                                                                                         Vol. 6, No. 5, Agustus 2025 

4270 | P a g e 

Lo, S. (2022). The roles of Christian schools in mitigating ethno-religious violence in 

Indonesia. International Journal of Christianity & Education, 26, 300–314. 

https://doi.org/10.1177/20569971211064993 

Okta, O. R., Yuliana, D., & Mailoor, A. J. A. (2024). Unearthing Biblical Wisdom for Active 

Learning: An Interactive Model of Christian Education in the Age of Digital 

Technology. Teleios, 4(2), 147–159. https://doi.org/10.53674/teleios.v4i2.179 

Prakastyo, N. D., Marampa, E. R., & Eddy, S. (2023). Toleransi yang Tak Nyata: Problematika 

Hak Kebebasan Beragama dalam Perspektif Pendidikan Kristen. SOPHIA, 4(2), 91–

102. https://doi.org/10.34307/sophia.v4i2.156 

Rumbay, C. A., Hutagalung, S., & Sagala, R. W. (2023). Kontekstualisasi Menuju Inkulturasi 

Koperatif-Prolektif: Nilai Budaya Mapalus dan Falsafah Pemimpin Negeri di Minahasa 

dalam Konstruksi Manajemen Pendidikan Kristiani. Jurnal Teruna Bhakti. 

https://doi.org/10.47131/jtb.v5i2.166 

S, H. P., Saogo, A., & Tapilaha, S. R. (2024). Teologi Sebagai Landasan Bagi Gereja Dalam 

Mengembangkan Pendidikan Agama Kristen. 2(2), 99–120. 

https://doi.org/10.61132/jbpakk.v2i2.319 

Sirait, R. A. (2024). Strategi PAK Ditinjau Dari Sudut Pandang Sosiologi Pendidikan. 2(1), 

71–82. https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i1.213 

Sunardi, P., & Zega, R. F. W. (2024). Efektifitas Pembelajaran Evaluasi Pendidikan Agama 

Kristen Di Sekolah Menengah Pertama (SMP) Kristen Jakarta Timu. 2(2), 34–47. 

https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i2.245 

Suoth, V., Ratag, L., Arina, H., & Tulungen, F. (2024). GMIM’s Mission as God’s Mission 

and Its Reflection in Improving the Quality of Education at GMIM Schools Post 

COVID-19 Pandemic. International Journal of Research and Innovation in Social 

Science. https://doi.org/10.47772/ijriss.2023.7012115 

Tafetin, K. K., Maranatha, C. A., & Tandana, E. (2022). Penerapan Kepemimpinan Guru 

Pendidikan Agama Kristen Untuk Mewujudkan Mutu Sekolah Minggu Di Gereja 

Kristen Batu Hidup Muara Karang Jakarta. SERVIRE: Jurnal Pengabdian Kepada 

Masyarakat. https://doi.org/10.46362/servire.v2i1.130 

Tarigan, E. (2024). Peran Guru PAK Terhadap Etika Peserta Didik menghadapi Era Digital. 

1(1), 24–35. https://doi.org/10.63003/um.v1i1.24 

Thang, N. Van, Phúc, N. H. H., Trong, D. Van, Kiet, L. H., & Hiep, T. X. (2024). Another 

Perspective in the Education of Netherlands in Indonesia During Colonial Period (1799 

- 1942). Journal of Educational and Social Research, 14(4), 413. 

https://doi.org/10.36941/jesr-2024-0112 

Utaminingsih, E. S., Ihsandi, A., & Mutiarawati, I. S. (2023). Pancasila Philosophy as the Basis 

of Education and National Character. Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan. 

https://doi.org/10.29303/jipp.v8i4.1752 

Wambugu, S. N. (2021). A critique on christian missionaries in Africa and their role in the 

education of the African elite. The University Journal, 3(1), XX. 

https://doi.org/10.59952/tuj.v3i1.36 

Widyawati, F., & Bule, O. (2024). Muatan Pengembangan Sikap Pluralisme Agama dalam 

Buku Pendidikan Agama Katolik Kelas 12 Kurikulum 2013. SOPHIA, 5(1), 1–13. 

https://doi.org/10.34307/sophia.v5i1.192 

  

 

 

https://dinastirev.org/JMPIS

