https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

i JMPIS:
A;\%i;g JURNAL MANAJEMEN PENDIDIKAN DAN

ILMU SOSIAL
DINASTI

REVIEW @D nttps://dinastirevorg/JMPis (] dinastiinfo@gmailcom () +62 811 7404 455

DOI: https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i5
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fondasi Historis dan Sosial Pendidikan Agama Kristen: Dari
Masa Kolonial Hingga Era Modern

Adhis Mareta'”, Maria Titik Windari?
!Sekolah Tinggi Teologi Kadesi Bogor, Bogor, Indonesia, adhismareta20@gmail.com
Sekolah Tinggi Teologi Kadesi Bogor, Bogor, Indonesia, mariawindarti3(@gmail.com

"Corresponding Author: adhismareta20@gmail.com

Abstract: This research aims to examine the historical and social foundations of Christian
Religious Education (PAK) in Indonesia from the colonial period to the modern era, using a
qualitative historical-sociological approach. Christian Religious Education does not stand as
a neutral entity, but rather the result of constructed relations between colonial power, state
structures, church institutions, and social dynamics of society. Data were obtained through a
literature study of historical archives, educational policies, academic literature, and church
and state institutional documents. The findings show that during the colonial period, PAK
functioned as a tool of Christianization and social control in the colonialism project. After
independence, PAK was integrated into the national education system as an instrument of
national identity formation. Meanwhile, in the modern era, PAK has developed into an arena
for theological reflection and social praxis that is responsive to global issues such as human
rights, the environment, and religious pluralism, although it still faces structural and
ideological challenges. This study concludes that PAK in Indonesia is a social construction
that continues to undergo transformation and is influenced by the interaction between religious
institutions, state policies, and the changing context of society.

Keywords: Christian Religious Education, Colonialism, Social Construction, National
Integration, Pluralism

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fondasi historis dan sosial Pendidikan
Agama Kristen (PAK) di Indonesia sejak masa kolonial hingga era modern, dengan
menggunakan pendekatan kualitatif historis-sosiologis. Pendidikan Agama Kristen tidak
berdiri sebagai entitas yang netral, melainkan merupakan hasil konstruksi dari relasi antara
kekuasaan kolonial, struktur negara, institusi gereja, dan dinamika sosial masyarakat. Data
diperoleh melalui studi pustaka terhadap arsip historis, kebijakan pendidikan, literatur
akademik, serta dokumen kelembagaan gereja dan negara. Temuan menunjukkan bahwa pada
masa kolonial, PAK berfungsi sebagai alat kristenisasi dan kontrol sosial dalam proyek
kolonialisme. Pascakemerdekaan, PAK diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan nasional
sebagai instrumen pembentukan identitas kebangsaan. Sementara itu, pada era modern, PAK
berkembang menjadi arena refleksi teologis dan praksis sosial yang responsif terhadap isu-isu
global seperti hak asasi manusia, lingkungan hidup, dan pluralisme agama, meskipun masih

4260 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS
https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i5
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:adhismareta20@gmail.com
mailto:mariawindarti3@gmail.com
mailto:adhismareta20@gmail.com

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

menghadapi tantangan struktural dan ideologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa PAK di
Indonesia merupakan konstruksi sosial yang terus mengalami transformasi dan dipengaruhi
oleh interaksi antara institusi religius, kebijakan negara, serta konteks masyarakat yang terus
berubah.

Kata Kunci: Pendidikan Agama Kristen, Kolonialisme, Konstruksi Sosial, Integrasi Nasional,
Pluralisme

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki posisi strategis dalam membentuk identitas
religius, moral, dan sosial peserta didik di tengah masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam
konteks sejarah Indonesia, perjalanan panjang PAK mencerminkan dinamika relasi antara
agama, kekuasaan kolonial, dan transformasi sosial yang terjadi secara bertahap dari masa pra-
kemerdekaan hingga era reformasi dan digital saat ini. Oleh karena itu, menelaah fondasi
historis dan sosial dari PAK menjadi penting guna memahami bagaimana pendidikan ini tidak
hanya berkembang secara internal dalam komunitas Kristen, tetapi juga berinteraksi secara
aktif dengan perkembangan politik, budaya, dan pendidikan nasional Indonesia.

Sejak kedatangan bangsa Eropa ke Nusantara, pendidikan agama Kristen telah
diperkenalkan sebagai bagian dari proyek misi dan kolonialisme. Lembaga-lembaga misi
seperti  Nederlandsch Zendeling Genootschap (NZG), Zending Basel, dan Rheinische
Missionsgesellschaft (RMG) memainkan peran kunci dalam menyebarkan ajaran Kristen dan
membentuk sistem pendidikan formal di wilayah-wilayah misi seperti Minahasa, Tanah Batak,
Nusa Tenggara, dan Maluku. Pendidikan pada masa ini tidak hanya dirancang untuk
mencerdaskan umat, tetapi juga menjadi sarana evangelisasi dan pembinaan moral masyarakat
pribumi sesuai dengan etika Protestan-Evangelikal (Rumbay et al., 2023). Kurikulum yang
dikembangkan sangat berbasis pada pengajaran katekisasi, pembacaan Alkitab, hafalan ayat-
ayat Kitab Suci, dan pelatihan guru jemaat (guru Injil), yang menjadi ujung tombak penyebaran
agama Kristen di pedalaman.

Namun demikian, pendidikan Kristen masa kolonial juga tidak terlepas dari kritik.
Dalam banyak kasus, pendidikan agama digunakan untuk memperkuat dominasi politik
kolonial serta menanamkan nilai-nilai Barat kepada masyarakat lokal. Hal ini menimbulkan
ambiguitas, apakah PAK berfungsi sebagai sarana pembebasan atau justru alat hegemoni
kolonial (Wambugu, 2021). Di sisi lain, lembaga pendidikan Kristen juga menjadi pelopor
dalam pengembangan literasi dan pendidikan formal di berbagai wilayah, sehingga
kontribusinya terhadap pembangunan sosial tidak dapat diabaikan.

Setelah kemerdekaan Indonesia pada tahun 1945, sistem pendidikan nasional
mengalami transformasi signifikan. Negara mengakui pentingnya pendidikan agama sebagai
bagian dari hak dasar setiap warga negara. Hal ini kemudian diatur secara formal dalam
Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang
menyebutkan bahwa setiap peserta didik berhak mendapatkan pendidikan agama sesuai dengan
keyakinannya. Dalam kerangka ini, Pendidikan Agama Kristen mendapat tempat resmi dalam
struktur kurikulum nasional, baik di sekolah umum maupun sekolah berbasis keagamaan
(Prakastyo et al., 2023).

Transformasi tersebut juga membawa tantangan baru bagi PAK. Pendekatan yang
dulunya berfokus pada transmisi doktrin teologis kini harus beradaptasi dengan pendekatan
pedagogis yang lebih kontekstual, interdisipliner, dan humanistik. Pendidikan Agama Kristen
di era modern diharapkan mampu menjawab isu-isu kontemporer seperti pluralisme agama,
intoleransi, radikalisme, krisis ekologi, dan disrupsi teknologi digital. Pendidikan ini tidak
hanya membentuk pengetahuan keagamaan semata, tetapi juga mengembangkan etika publik,

4261 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

empati sosial, dan kemampuan berpikir kritis yang kontekstual (Tarigan, 2024). Lebih jauh
lagi, tantangan globalisasi dan digitalisasi menuntut PAK untuk bergerak melampaui ruang
kelas konvensional. Kehadiran platform digital, media sosial, serta tren blended learning
mengubah cara peserta didik mengakses informasi keagamaan dan bagaimana mereka
menginternalisasikan nilai-nilai iman Kristen. Di sinilah pendidikan agama perlu mereposisi
dirinya, tidak hanya sebagai transmisi doktrin, tetapi sebagai fasilitator spiritualitas yang
reflektif, dialogis, dan inklusif.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fondasi historis dan sosial dari Pendidikan
Agama Kristen di Indonesia, sejak masa kolonial hingga era modern. Kajian ini penting
dilakukan untuk: (1) mengidentifikasi dinamika transformatif yang membentuk karakteristik
PAK dari waktu ke waktu; (2) menelusuri pengaruh kekuatan sosial-politik terhadap bentuk
dan tujuan pendidikan agama Kristen; serta (3) merumuskan arah pengembangan PAK yang
relevan dengan tantangan pendidikan abad ke-21. Dengan pendekatan historis-sosiologis,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap penguatan praksis pendidikan
agama Kristen yang kontekstual, relevan, dan transformatif dalam masyarakat Indonesia yang
pluralistik.

METODE
Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-sosiologis,
yang bertujuan untuk memahami perkembangan Pendidikan Agama Kristen (PAK) di
Indonesia dalam konteks waktu (historis) dan struktur sosial (sosiologis) yang
mempengaruhinya. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri jejak perkembangan
institusi, kurikulum, serta tokoh-tokoh penting dalam PAK sejak masa kolonial hingga era
modern. Sementara itu, pendekatan sosiologis dipakai untuk mengkaji dinamika sosial yang
melingkupi transformasi PAK, termasuk pengaruh budaya lokal, struktur kekuasaan, serta
tantangan sosial-kultural di era kontemporer (Tafetin et al., 2022). Jenis penelitian ini bersifat
deskriptif-eksploratif, yaitu menggambarkan fakta-fakta sejarah dan pola sosial yang
membentuk realitas Pendidikan Agama Kristen di Indonesia, serta mengeksplorasi bagaimana
perubahan-perubahan tersebut membentuk wajah PAK hari ini.

Sumber dan Jenis Data
Penelitian ini menggunakan data sekunder yang diperoleh dari berbagai sumber tertulis,

baik yang bersifat historis maupun kontemporer. Adapun jenis data yang digunakan meliputi:

1. Dokumen historis: arsip zending, laporan lembaga misi, hasil konferensi gereja, dokumen
kebijakan kolonial terkait pendidikan Kristen.

2. Literatur akademik: buku sejarah gereja dan pendidikan Kristen, jurnal ilmiah, dan
tesis/disertasi yang relevan.

3. Kebijakan pemerintah: peraturan perundang-undangan pendidikan nasional, kurikulum
Pendidikan Agama Kristen, dan pedoman dari Kementerian Agama RI.

4. Data kontemporer: artikel, publikasi lembaga pendidikan Kristen, dan laporan
perkembangan PAK di masa kini.

Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research), yakni
dengan mengumpulkan, mengkaji, dan menganalisis berbagai dokumen dan literatur yang
relevan. Prosedur ini dilakukan melalui beberapa tahap:
1. Inventarisasi sumber: mengidentifikasi dan memilih sumber data primer dan sekunder yang
sesuai dengan fokus penelitian.

4262 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

2. Evaluasi kritis: menilai keandalan dan validitas dokumen berdasarkan otentisitas sumber
dan konteks historisnya.

3. Klasifikasi data: mengorganisasi informasi berdasarkan periode waktu (kolonial,
pascakolonial, modern) dan dimensi sosial (kultural, struktural, kebijakan).

Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dan
analisis tematik (thematic analysis). Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi makna yang
terkandung dalam teks dan dokumen historis secara sistematis, sedangkan analisis tematik
digunakan untuk menemukan pola-pola sosial dan isu-isu kunci yang membentuk
perkembangan Pendidikan Agama Kristen. Prosedur analisis mencakup:

1. Reduksi data: menyaring informasi yang relevan dengan fokus penelitian.

2. Kategorisasi: mengelompokkan data ke dalam tema-tema seperti: pengaruh kolonialisme,
institusionalisasi pendidikan Kristen, perubahan kebijakan negara, dan tantangan era
modern.

3. Interpretasi: melakukan sintesis atas temuan dengan mengacu pada kerangka teori
pendidikan, sosiologi agama, dan teologi kontekstual.

Validitas dan Kredibilitas

Untuk menjamin validitas dan kredibilitas data, peneliti menggunakan teknik
triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan dan memverifikasi informasi dari berbagai
dokumen historis, literatur akademik, dan kebijakan pemerintah yang relevan. Triangulasi ini
dilakukan untuk memastikan bahwa data yang digunakan memiliki konsistensi isi dan akurasi
historis, serta dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Masa Kolonial: Pendidikan Agama Kristen sebagai Instrumen Zending dan Hegemoni
Barat

Penelusuran terhadap sumber historis menunjukkan bahwa pendidikan agama Kristen
di Indonesia muncul dan berkembang dalam bayang-bayang kolonialisme. Sejak abad ke-17,
lembaga-lembaga misi Eropa seperti Nederlandsch Zendeling Genootschap (NZG), Zending
Basel, dan Rheinische Missionsgesellschaft (RMG) memegang peran dominan dalam
memperkenalkan sistem pendidikan berbasis gereja di daerah-daerah seperti Minahasa, Nias,
Tapanuli, Sumba, dan Ambon (Lo, 2022). Karakteristik utama pendidikan Kristen pada periode
ini mencerminkan tujuan utama para zendeling, yaitu:

1. Mempersiapkan guru injil dan katekis lokal,
2. Menanamkan etika Kristen sebagai bentuk “pemurnian moral” masyarakat lokal,
3. Mengembangkan sistem literasi dasar sebagai syarat untuk membaca Alkitab.

Namun, misi pendidikan ini jJuga membawa muatan hegemoni budaya. Kurikulum yang
disusun berpusat pada nilai-nilai Barat yang sering kali tidak kontekstual terhadap budaya
lokal. Kegiatan pendidikan berlangsung di bawah kendali penuh lembaga misi asing, dan
memosisikan masyarakat lokal dalam posisi subordinat. Bahasa Belanda menjadi bahasa
pengantar utama, sebelum kemudian mulai diperkenalkan bahasa Melayu dan dialek lokal.

Tabel 1. Unsur Pokok Pendidikan Kristen Masa Kolonial

Elemen Karakteristik
Lembaga pengelola  Lembaga Zending: NZG, RMG, Zending Basel
Target siswa Calon katekis, guru injil, dan pemimpin jemaat
Materi ajar Katekismus, hafalan Alkitab, nyanyian rohani, etika Protestan

Bahasa pengantar Bahasa Belanda — Melayu — dialek lokal

4263 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

Tujuan implisit Kristenisasi dan pembentukan subjek kolonial yang loyal terhadap
pemerintah
Bentuk evaluasi Ujian membaca Alkitab, hafalan doa, dan partisipasi dalam kegiatan gereja

Tabel 1 menggambarkan struktur dasar pendidikan Kristen pada masa kolonial yang
berfungsi tidak hanya sebagai sarana penyebaran agama, tetapi juga sebagai instrumen kultural
kolonialisme. Lembaga pengelola seperti Nederlandsch Zendeling Genootschap (NZG),
Zending Basel, dan Rheinische Missionsgesellschaft (RMG) memainkan peran utama dalam
membentuk sistem pendidikan berbasis gereja, terutama di wilayah-wilayah seperti Minahasa,
Nias, Tapanuli, dan Maluku (Suoth et al., 2024). Tujuan utama pendidikan ini adalah
membentuk kader-kader lokal guru injil dan katekis yang akan memperluas jangkauan misi
Kristen di pedalaman, sekaligus menjadi perantara antara kekuasaan kolonial dan masyarakat
adat (Dores, 2024).

Materi yang diajarkan bersifat teosentris dan sangat terbatas pada dimensi doktrinal.
Kurikulum difokuskan pada pengajaran Alkitab, hafalan katekismus Heidelberg, nyanyian
rohani, serta pembinaan moral Kristen. Hal ini mengindikasikan bahwa pendidikan Kristen
pada masa itu belum diarahkan pada pembentukan daya pikir kritis atau pengembangan ilmu
pengetahuan umum, melainkan sebagai alat untuk pembentukan moralitas sesuai etika
Protestan (Horowski, 2020). Bahasa pengantar awal yang digunakan dalam proses belajar-
mengajar adalah bahasa Belanda. Ini menunjukkan hierarki kekuasaan yang ada di antara guru
Eropa dan murid pribumi. Namun, beberapa lembaga zending mulai mengadopsi bahasa
Melayu atau dialek lokal seperti Batak Toba dan Ambon untuk mempercepat pemahaman
ajaran Kristen (Thang et al., 2024). Meskipun secara linguistik ini merupakan bentuk adaptasi,
namun secara epistemologis proses belajar masih tetap bersifat top-down, karena konten ajar
tetap berakar pada nilai-nilai dan worldview Barat.

Secara implisit, pendidikan Kristen pada masa kolonial bertujuan membentuk “subjek
kolonial” yang patuh, loyal, dan religius sesuai dengan standar nilai kolonialisme. Hal ini
terlihat dari struktur relasi guru dan murid yang sangat hierarkis serta penilaian yang didasarkan
pada sejauh mana murid menginternalisasi doktrin Kristen dan berperilaku sesuai norma yang
ditentukan zending. Pendidikan ini menjadi bagian dari strategi kontrol sosial melalui
domestikasi nilai-nilai Barat atas masyarakat lokal (Gibbs, 2023).

Evaluasi terhadap hasil belajar tidak bersifat reflektif atau dialogis, melainkan berbasis
hafalan dan reproduksi doktrin. Penilaian dilakukan melalui ujian membaca Alkitab,
kemampuan menghafal doa, dan keterlibatan dalam liturgi gereja (Sunardi & Zega, 2024).
Pendekatan ini memperlihatkan bagaimana pendidikan dijalankan sebagai upaya penguatan
otoritas institusi misi, bukan sebagai ruang pembentukan otonomi intelektual masyarakat lokal,
Menurut (Juwono, 2024), pendidikan ini telah membentuk “kelas menengah Kristen” yang
berfungsi sebagai perantara antara pemerintah kolonial dan masyarakat adat. Namun, peran ini
juga menjadikan pendidikan Kristen bagian dari proyek hegemoni kolonial yang menciptakan
ketimpangan sosial dan eksklusi pendidikan.

Masa Pascakemerdekaan: Integrasi dalam Sistem Pendidikan Nasional

Setelah Indonesia merdeka, paradigma pendidikan agama Kristen mengalami
perubahan struktural dan ideologis. Pemerintah melalui berbagai regulasi terutama UU No. 2
Tahun 1989 dan UU No. 20 Tahun 2003 mengakui keberadaan pendidikan agama sebagai
bagian dari sistem pendidikan nasional yang wajib diselenggarakan di setiap satuan pendidikan
(Departemen Agama RI, 2005). PAK mulai dilembagakan secara resmi dalam struktur negara
melalui pembentukan Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Kristen (Ditjen Bimas
Kristen), yang berfungsi menyusun kurikulum, menyediakan bahan ajar, serta meningkatkan
kualitas guru agama Kristen. Dalam fase ini, pendekatan pendidikan Kristen mulai mengadopsi

4264 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

pendekatan nasionalis dan interreligius, dengan memperhatikan konteks kebangsaan dan
keragaman budaya. Transformasi signifikan yang ditemukan dalam dokumen kebijakan dan
publikasi institusi Kristen antara lain:
1. Penyusunan kurikulum nasional PAK yang mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dan
pluralisme.
2. Peningkatan pelatihan dan sertifikasi guru melalui LPTK Kristen dan Sekolah Tinggi
Teologi (STT).
3. Pembentukan sistem evaluasi berbasis kompetensi dan penguatan aspek pedagogis, bukan
hanya kognitif dogmatis.
Namun demikian, ketimpangan tetap terjadi, terutama dalam distribusi sumber daya
pendidikan. Di beberapa daerah luar Jawa, guru PAK masih mengalami keterbatasan akses
terhadap pelatihan, materi ajar kontekstual, dan penguatan kapasitas profesional.

Tabel 2. Dinamika Pascakemerdekaan dalam PAK

Aspek Kondisi Awal Reformasi Awal  Pascareformasi (1999—Kini)
(1945-1970) (1970-1998)
Struktur Tidak terstruktur Terbentuk Ditjen LPTK Kristen, penguatan
kelembagaan Bimas Kristen kurikulum nasional
Kurikulum Fokus katekismus Integrasi nilai Pluralisme, HAM, dan
dan moral Pancasila toleransi
Kualitas tenaga ~ Umumnya Mulai Pelatihan dan sertifikasi
pendidik nonformal profesionalisasi terstandardisasi
Tantangan Akses dan Penyeragaman dan ~ Kesenjangan sumber daya
utama legitimasi kontrol negara antarwilayah

Tabel 2 memetakan dinamika perkembangan Pendidikan Agama Kristen (PAK) di
Indonesia pascakemerdekaan dalam tiga fase utama: fase awal kemerdekaan (1945-1970), fase
transisi menuju integrasi sistem nasional (1970-1998), dan fase pascareformasi hingga masa
kini (1999—sekarang). Setiap fase mencerminkan relasi historis dan sosiologis antara gereja,
negara, serta masyarakat yang memengaruhi struktur kelembagaan, kurikulum,
profesionalisme tenaga pendidik, dan tantangan yang dihadapi oleh PAK secara nasional.

1. Fase Awal Kemerdekaan (1945-1970): Fragmentasi Lembaga dan Ketergantungan pada
Gereja
Pada masa awal kemerdekaan, belum terdapat struktur kelembagaan resmi dari negara
yang menaungi Pendidikan Agama Kristen. Penyelenggaraan PAK sepenuhnya berada di
bawah kendali gereja dan lembaga misi yang masih aktif, seperti badan misi dari Belanda
atau Jerman yang meninggalkan warisan pascakolonial (S et al., 2024). Sekolah-sekolah
Kristen yang bernaung di bawah yayasan gerejawi seperti HKBP, GMIM, dan GPM masih
menjadi pusat utama penyelenggaraan pendidikan Kristen. Di masa ini, kurikulum
pendidikan Kristen masih kental dengan pendekatan katekisasi, hafalan, dan liturgi gereja,
serta belum terintegrasi dengan sistem pendidikan nasional. Menurut (Juwono, 2024), fase
ini juga merupakan periode indigenisasi, yaitu proses transisi kepemimpinan pendidikan
dari zendeling asing ke tokoh-tokoh gereja lokal. Perubahan ini penting dalam membentuk
identitas PAK yang lebih nasionalis, namun struktur pendidikan masih belum memiliki
legitimasi dari negara sehingga kerap mengalami kendala administratif, terutama dalam
akreditasi, distribusi buku ajar, dan pengakuan guru agama.

2. Fase Reformasi Awal (1970-1998): Integrasi ke dalam Sistem Pendidikan Nasional
Masuknya negara dalam ranah pendidikan agama menjadi titik balik yang penting bagi
PAK. Pada tahun 1978, Pemerintah Indonesia membentuk Direktorat Jenderal Bimbingan
Masyarakat Kristen (Ditjen Bimas Kristen) di bawah Kementerian Agama Republik

4265 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

Indonesia. Lembaga ini bertanggung jawab dalam menyusun kurikulum nasional PAK,
melakukan pelatihan dan sertifikasi guru, serta mengembangkan sistem pendidikan agama
Kristen yang sesuai dengan nilai-nilai Pancasila dan tujuan pendidikan nasional
(Departemen Agama RI, 2005). Pada fase ini, kurikulum PAK mulai diintegrasikan dengan
mata pelajaran lain dalam struktur kurikulum sekolah umum. Penekanan diberikan pada
internalisasi nilai kebangsaan, moralitas, dan penguatan karakter peserta didik. Materi ajar
mengalami pergeseran dari sekadar dogma gerejawi menjadi bentuk pembelajaran nilai-
nilai Kristiani dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara (Utaminingsih et al.,
2023). Selain itu, lembaga-lembaga pendidikan tinggi teologi seperti Sekolah Tinggi
Teologi (STT) mulai bertransformasi menjadi Lembaga Pendidikan Tenaga Kependidikan
(LPTK) Kristen yang menyelenggarakan program studi Pendidikan Agama Kristen untuk
mencetak guru-guru PAK yang profesional. Meski demikian, tantangan tetap ada,
khususnya pada sentralisasi kurikulum yang cenderung seragam dan tidak sepenuhnya
mengakomodasi konteks budaya lokal di berbagai wilayah Indonesia (Sirait, 2024).

3. Fase Pascareformasi (1999—sekarang): Desentralisasi, Kontekstualisasi, dan Respons Sosial
Periode pascareformasi membuka peluang besar bagi fleksibilitas kurikulum dan
otonomi pendidikan. Di tengah desentralisasi pendidikan dan meningkatnya kesadaran akan
pentingnya keberagaman, Ditjen Bimas Kristen mengembangkan kurikulum PAK berbasis
kompetensi yang mencakup empat domain: iman, pengetahuan, sikap, dan keterampilan
sosial. Materi pelajaran tidak lagi hanya berisi dogma, tetapi juga memuat isu-isu
kontekstual seperti hak asasi manusia, gender, keadilan sosial, lingkungan hidup, dan
pluralisme agama (Widyawati & Bule, 2024). Penggunaan pendekatan pembelajaran aktif,
reflektif, dan berbasis pengalaman mulai diperkenalkan untuk menggantikan metode
hafalan semata. Hal ini sejalan dengan paradigma baru pendidikan agama Kristen sebagai
pembentukan pribadi yang kritis, empatik, dan aktif dalam transformasi sosial (Okta et al.,
2024). Namun demikian, pemerataan kualitas pendidikan menjadi tantangan besar, terutama
terkait distribusi guru bersertifikat, akses terhadap pelatihan, serta tersedianya buku ajar
yang sesuai konteks lokal.

Era Modern: PAK sebagai Arena Dialektika Teologi, Sosial, dan Teknologi

Memasuki era kontemporer pascareformasi (2000—sekarang), Pendidikan Agama
Kristen (PAK) di Indonesia telah mengalami transformasi yang signifikan seiring dengan
perubahan sosial, politik, dan teknologi. Sebagaimana tercermin dalam Tabel 3, dimensi-
dimensi utama PAK tidak lagi bersifat semata-mata doktrinal atau liturgis, melainkan telah
berevolusi menjadi lebih kontekstual, reflektif, dan terbuka terhadap dinamika zaman.
Perubahan ini tidak terlepas dari arus globalisasi nilai, digitalisasi pendidikan, dan kebutuhan
akan penguatan kohesi sosial dalam masyarakat multikultural Indonesia (Horowski, 2020).

Tabel 3. Transformasi PAK di Era Modern

Dimensi Inovasi Kontemporer Tantangan Utama

Kurikulum Integrasi isu global: HAM, Resistensi dari kelompok
lingkungan, gender konservatif

Media dan teknologi E-learning, aplikasi Alkitab, Kesenjangan digital,
video edukatif Kristen minimnya literasi TI

Pendekatan pedagogis Reflektif, partisipatif, dan Kurangnya guru yang
berbasis masalah kontekstual  kompeten pedagogis

Pendidikan lintas agama  Forum dialog, studi agama Sentimen eksklusivisme
lain, kerja sosial bersama identitas agama

4266 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

1. Kurikulum: Kontekstualisasi dan Respons terhadap Isu Global

Salah satu ciri utama PAK modern adalah upaya sistematis dalam melakukan
kontekstualisasi kurikulum. Kurikulum PAK kini mengintegrasikan isu-isu global seperti
keadilan sosial, pelestarian lingkungan (ekoteologi), kesetaraan gender, serta hak asasi
manusia (HAM). Pendekatan ini merupakan refleksi dari berkembangnya teologi
kontekstual di kalangan gereja dan lembaga pendidikan Kristen pasca Orde Baru, yang
mendorong umat Kristen untuk merespon realitas sosial-politik secara aktif dan teologis
(Kristianto, 2023). Hal ini terlihat dalam penyusunan Rencana Pelaksanaan Pembelajaran
(RPP) yang menekankan pada nilai-nilai inklusi, toleransi, dan empati sosial. Namun, dalam
implementasinya, terdapat resistensi dari sebagian kelompok konservatif dalam gereja yang
masih mempertahankan pendekatan dogmatis dan menolak integrasi isu sosial yang
dianggap “sekuler”. Konflik antara pendekatan kritis-emansipatoris dan pendekatan
dogmatik-tradisional ini menjadi tantangan tersendiri bagi pengembangan kurikulum PAK
secara nasional (Lo, 2022).

2. Media dan Teknologi: Digitalisasi Pembelajaran PAK

Transformasi digital dalam dunia pendidikan juga merambah ke ranah PAK. Pandemi
COVID-19 menjadi momentum akselerasi penggunaan teknologi dalam pengajaran agama
Kristen. Banyak sekolah dan institusi Kristen mengembangkan sistem pembelajaran daring
berbasis Learning Management System (LMS) seperti Moodle, Google Classroom, Zoom,
dan penggunaan media sosial (YouTube, Instagram, podcast rohani) sebagai sarana
penyampaian materi ajar PAK (Panjaitan, 2021). Selain itu, aplikasi Alkitab digital, game
edukatif Kristen, dan video interaktif mulai dikembangkan oleh guru-guru PAK yang
inovatif. Meski demikian, digitalisasi ini tidak lepas dari kendala kesenjangan infrastruktur.
Sekolah-sekolah Kristen di wilayah pinggiran seperti NTT, Papua, dan Kalimantan Tengah
mengalami hambatan serius dalam mengakses teknologi karena keterbatasan jaringan
internet, minimnya perangkat, dan rendahnya literasi digital guru maupun siswa (Gogoi,
2022).

3. Pendekatan Pedagogis: Dari Hafalan ke Refleksi Kontekstual

Sejalan dengan perkembangan teori pendidikan modern, PAK kini mulai
meninggalkan pendekatan berbasis hafalan dan menggantinya dengan pendekatan reflektif,
partisipatif, dan berbasis problem solving. Metode inquiry, role-playing, dan service
learning mulai diperkenalkan dalam pengajaran PAK sebagai cara untuk mengembangkan
kompetensi sosial-spiritual siswa. Guru PAK tidak lagi hanya menjadi penyampai doktrin,
tetapi fasilitator pembelajaran nilai yang aplikatif (Suoth et al., 2024). Kendala terbesar
dalam inovasi pedagogis ini adalah keterbatasan kompetensi pedagogis guru PAK. Banyak
guru agama Kristen masih belum mendapatkan pelatihan pendidikan yang memadai,
terutama dalam hal penggunaan metode aktif, teknologi pembelajaran, dan asesmen
berbasis proyek. Laporan dari Ditjen Bimas Kristen menunjukkan bahwa hingga 2022,
masih terdapat 18% guru PAK yang belum bersertifikasi atau memiliki latar belakang
teologi murni, bukan kependidikan (Direktorat Jenderal Bimas Kristen, 2022).

4. Pendidikan Lintas Agama: Membangun Toleransi melalui Dialog
Dalam konteks Indonesia yang plural, PAK era modern juga mulai diarahkan untuk
mendorong pendidikan lintas iman (interfaith education). Beberapa sekolah Kristen telah
menginisiasi program kunjungan lintas agama, kolaborasi dalam proyek kemasyarakatan,
serta diskusi publik bersama siswa dari latar belakang agama yang berbeda. Kegiatan ini
dilakukan dalam semangat membangun religious literacy dan toleransi sosial, sejalan
dengan kebijakan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan yang menekankan penguatan

4267 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

karakter dan sikap gotong royong lintas identitas (Kemendikbud, 2020). Namun, tantangan
tetap muncul, terutama dari sentimen eksklusivisme identitas yang masih kuat di kalangan
sebagian komunitas religius. Di beberapa wilayah, pendidikan lintas iman dianggap sebagai
bentuk “relativisme teologis” yang dapat mengaburkan identitas kekristenan siswa. Padahal,
dialog antaragama yang sehat justru memperkuat komitmen iman sekaligus membuka ruang
solidaritas lintas batas (Gibbs, 2023).

Analisis Historis-Sosiologis: PAK sebagai Produk Relasi Sosial dan Kekuasaan

Analisis historis-sosiologis terhadap perkembangan Pendidikan Agama Kristen (PAK)
di Indonesia menunjukkan bahwa institusi ini tidak dapat dipahami sebagai entitas yang netral
atau otonom dari kondisi sosial-politik. Mengacu pada teori konstruksi sosial dari Peter L.
Berger dan Thomas Luckmann (1966), realitas sosial including sistem pendidikan dibentuk
melalui proses dialektika antara struktur objektif (lembaga, kekuasaan, dan nilai) dan kesadaran
subjektif (pengetahuan, keyakinan, dan praktik). Dalam konteks ini, PAK merupakan hasil
konstruksi dari relasi-relasi kekuasaan yang dinamis, melibatkan aktor kolonial, negara, gereja,
serta komunitas lokal yang berinteraksi dalam kerangka ideologis dan struktural yang berubah-
ubah sepanjang sejarah.

Pada masa kolonial, PAK secara dominan berfungsi sebagai alat kontrol sosial dan
sarana religiusasi masyarakat lokal melalui kerangka nilai-nilai Barat yang dibawa oleh
lembaga zending Eropa. Dalam fase ini, PAK bukan sekadar sarana pewarisan iman Kristen,
melainkan bagian dari proyek kolonialisasi budaya dan moral, di mana pendidikan dipakai
untuk menanamkan loyalitas kepada kekuasaan kolonial serta membentuk struktur sosial yang
sesuai dengan kepentingan penjajah. Struktur relasi yang terbentuk bersifat hierarkis dan
paternalistik, di mana guru misionaris memegang otoritas pengetahuan, sementara murid lokal
diposisikan sebagai objek dalam proses pendidikan yang homogen dan hegemonik (Tafetin et
al., 2022).

Setelah Indonesia merdeka, fungsi sosial PAK mengalami pergeseran. Negara mulai
mengintegrasikan pendidikan agama dalam kerangka sistem pendidikan nasional dengan
tujuan membentuk warga negara yang religius sekaligus nasionalis. PAK kemudian menjadi
instrumen negara untuk menanamkan identitas kebangsaan dan memperkuat narasi integrasi
sosial melalui kurikulum yang disusun secara terpusat oleh negara, terutama sejak berdirinya
Direktorat Jenderal Bimas Kristen. Dalam kerangka ini, PAK menjadi bagian dari mekanisme
ideologisasi negara yang bertujuan menyatukan keragaman identitas keagamaan dalam narasi
tunggal keindonesiaan. Meskipun demikian, kontrol negara yang ketat pada kurikulum dan
metode mengakibatkan terbatasnya ruang untuk refleksi kontekstual dan inovasi pedagogis
pada tingkat lokal (Wambugu, 2021).

Memasuki era modern, PAK telah berkembang menjadi arena pergulatan yang
kompleks antara teologi reflektif, identitas komunitas, dan tekanan sosial-global. Globalisasi
nilai, krisis lingkungan, arus digitalisasi, serta meningkatnya kesadaran akan pluralisme agama
mendorong transformasi pendekatan pendidikan agama Kristen menjadi lebih kontekstual dan
partisipatif. PAK kini tidak lagi hanya dimaknai sebagai sarana dogmatisasi, melainkan sebagai
ruang refleksi etis dan praksis sosial yang berupaya menjawab tantangan zaman. Namun,
realitas ini juga tidak lepas dari ketegangan antara kelompok-kelompok progresif yang
mengusung pembaruan kurikulum berbasis isu-isu kontemporer, dan kelompok konservatif
yang berpegang pada pendekatan tradisional yang eksklusif secara teologis (Kristianto, 2023).

KESIMPULAN

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri fondasi historis dan sosial Pendidikan Agama
Kristen (PAK) di Indonesia dari masa kolonial hingga era modern. Berdasarkan analisis
historis-sosiologis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, dapat disimpulkan bahwa

4268 |[Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

PAK tidak lahir sebagai entitas yang netral, melainkan sebagai hasil konstruksi yang
dipengaruhi oleh konteks kekuasaan, institusi keagamaan, dan struktur sosial yang berlaku
pada setiap periodenya. Pada masa kolonial, PAK berkembang dalam bayang-bayang proyek
zending yang didukung kekuasaan kolonial, dengan tujuan utama penyebaran agama dan
pembentukan moralitas Kristen yang sesuai dengan etika Barat. Hal ini memperlihatkan bahwa
fondasi awal PAK di Indonesia bersifat hegemonik, lebih menekankan pada kontrol sosial dan
ketaatan religius daripada pemberdayaan intelektual yang kontekstual. Setelah kemerdekaan,
terdapat pergeseran orientasi, di mana negara mulai mengintegrasikan PAK ke dalam sistem
pendidikan nasional, memberikan pengakuan kelembagaan, dan mengarahkan kurikulumnya
untuk mendukung pembentukan karakter kebangsaan. Akan tetapi, meskipun PAK
mendapatkan legitimasi formal dalam struktur pendidikan nasional, tantangan berupa
kesenjangan mutu guru, penyeragaman kurikulum, dan keterbatasan sumber daya masih
menjadi hambatan dalam menjangkau keberagaman konteks sosial di berbagai wilayah
Indonesia.

Dalam perkembangan kontemporer, PAK menunjukkan kapasitas untuk beradaptasi
dengan tuntutan zaman melalui pendekatan kurikulum yang lebih kontekstual, penggunaan
teknologi digital dalam proses pembelajaran, dan upaya membangun pendidikan lintas iman
yang menekankan toleransi. Namun demikian, transisi ini tidak sepenuhnya lepas dari
ketegangan antara pendekatan progresif dan konservatif, serta tantangan teknis dalam
penerapan di berbagai konteks lokal. Dengan demikian, fondasi historis dan sosial PAK di
Indonesia dapat dipahami sebagai suatu proses transformasi yang berlapis, di mana pengaruh
kolonialisme, nasionalisme, dan dinamika global memainkan peran penting dalam membentuk
arah dan substansi pendidikan agama Kristen hingga saat ini. Kesimpulan ini menjawab tujuan
dan rumusan penelitian, yaitu untuk mengidentifikasi bagaimana warisan sejarah kolonial,
konstruksi sosial-politik nasional, dan tantangan kontemporer memengaruhi karakteristik dan
arah pengembangan Pendidikan Agama Kristen di Indonesia. Temuan ini menunjukkan bahwa
keberlanjutan dan relevansi PAK sangat ditentukan oleh kemampuannya untuk terus berdialog
dengan konteks sejarahnya, beradaptasi terhadap kebutuhan masyarakat modern, dan secara
kritis merefleksikan perannya sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional yang plural dan
demokratis.

REFERENSI

Dores, H. G. (2024). Beyond Nation and Empire? Questioning the Role of Religious Missions
under Portuguese Colonial Rule at the Turn of the Twentieth Century. Religions.
https://doi.org/10.3390/rel15030269

Gibbs, J. M. (2023). Missionaries and Modernity: Education in the British Empire, 1830-1910.
Journal of Moravian History. https://doi.org/10.5325/jmorahist.23.2.0157

Gogoi, N. (2022). Christian missions and northeast India: A historical study on proliferation
of Christianity in Tribal societies. https://consensus.app/papers/christian-missions-and-
northeast-india-a-historical-study-gogoi/ef9474f046e954ba9d28e71dee706213/

Horowski, J. (2020). Christian religious education and the development of moral virtues: a neo-
Thomistic approach. British Journal of Religious Education, 42, 447-458.
https://doi.org/10.1080/01416200.2020.1752618

Juwono, H. (2024). Political or Religious Policy? Indigenous Christian Education in the Dutch
East Indies Era. Journal Didaskalia. https://doi.org/10.33856/didaskalia.v712.434

Kristianto, A. B. (2023). Teologi Keagamaan Kwok Pui-lan: Dari Hermeneutika Asia Menuju
Keadilan Gender (Sebuah Peta Pemikiran Teologi Kontekstual Asia). Kenosis, 8(2).
https://doi.org/10.37196/kenosis.v8i2.499

4269 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

https://dinastirev.org/JMPIS Vol. 6, No. 5, Agustus 2025

Lo, S. (2022). The roles of Christian schools in mitigating ethno-religious violence in
Indonesia. [International Journal of Christianity & Education, 26, 300-314.
https://doi.org/10.1177/20569971211064993

Okta, O. R., Yuliana, D., & Mailoor, A. J. A. (2024). Unearthing Biblical Wisdom for Active
Learning: An Interactive Model of Christian Education in the Age of Digital
Technology. Teleios, 4(2), 147—-159. https://doi.org/10.53674/teleios.v4i2.179

Prakastyo, N. D., Marampa, E. R., & Eddy, S. (2023). Toleransi yang Tak Nyata: Problematika
Hak Kebebasan Beragama dalam Perspektif Pendidikan Kristen. SOPHIA, 4(2), 91—
102. https://doi.org/10.34307/sophia.v4i2.156

Rumbay, C. A., Hutagalung, S., & Sagala, R. W. (2023). Kontekstualisasi Menuju Inkulturasi
Koperatif-Prolektif: Nilai Budaya Mapalus dan Falsafah Pemimpin Negeri di Minahasa
dalam Konstruksi Manajemen Pendidikan Kristiani. Jurnal Teruna Bhakti.
https://doi.org/10.47131/jtb.v5i2.166

S, H. P., Saogo, A., & Tapilaha, S. R. (2024). Teologi Sebagai Landasan Bagi Gereja Dalam
Mengembangkan Pendidikan Agama Kristen. 2(2), 99-120.
https://doi.org/10.61132/jbpakk.v2i2.319

Sirait, R. A. (2024). Strategi PAK Ditinjau Dari Sudut Pandang Sosiologi Pendidikan. 2(1),
71-82. https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2il.213

Sunardi, P., & Zega, R. F. W. (2024). Efektifitas Pembelajaran Evaluasi Pendidikan Agama
Kristen Di Sekolah Menengah Pertama (SMP) Kristen Jakarta Timu. 2(2), 34-47.
https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i2.245

Suoth, V., Ratag, L., Arina, H., & Tulungen, F. (2024). GMIM’s Mission as God’s Mission
and Its Reflection in Improving the Quality of Education at GMIM Schools Post
COVID-19 Pandemic. International Journal of Research and Innovation in Social
Science. https://doi.org/10.47772/ijriss.2023.7012115

Tafetin, K. K., Maranatha, C. A., & Tandana, E. (2022). Penerapan Kepemimpinan Guru
Pendidikan Agama Kristen Untuk Mewujudkan Mutu Sekolah Minggu Di Gereja
Kristen Batu Hidup Muara Karang Jakarta. SERVIRE: Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat. https://doi.org/10.46362/servire.v2il.130

Tarigan, E. (2024). Peran Guru PAK Terhadap Etika Peserta Didik menghadapi Era Digital.
1(1), 24-35. https://doi.org/10.63003/um.v1il.24

Thang, N. Van, Phuc, N. H. H., Trong, D. Van, Kiet, L. H., & Hiep, T. X. (2024). Another
Perspective in the Education of Netherlands in Indonesia During Colonial Period (1799
- 1942). Journal of Educational and Social Research, 14(4), 413.
https://doi.org/10.36941/jesr-2024-0112

Utaminingsih, E. S., Thsandi, A., & Mutiarawati, 1. S. (2023). Pancasila Philosophy as the Basis
of Education and National Character. Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan.
https://doi.org/10.29303/jipp.v8i4.1752

Wambugu, S. N. (2021). A critique on christian missionaries in Africa and their role in the
education of the African elite. The University Journal, 3(1), XX.
https://doi.org/10.59952/tuj.v3i1.36

Widyawati, F., & Bule, O. (2024). Muatan Pengembangan Sikap Pluralisme Agama dalam
Buku Pendidikan Agama Katolik Kelas 12 Kurikulum 2013. SOPHIA, 5(1), 1-13.
https://doi.org/10.34307/sophia.v5i11.192

4270 |Page


https://dinastirev.org/JMPIS

