
https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1101 | Page 

 

DOI: https://doi.org/10.38035/jihhp.v6i2 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

Tinjauan Yuridis Terhadap Siri’ dan Pesse Sebagai Asas Moral 

Dalam Penyelesaian Sengketa Waris Adat Bugis 

 

 

Christopher Hartono1, Andrew Wijaya2 

1Universitas Narotama, Surabaya, Indonesia, Christopherhartono88@gmail.com  
2Universitas Narotama, Surabaya, Indonesia, 888drew88@gmail.com  

 

Corresponding Author: Christopherhartono88@gmail.com 

 

Abstract: This article examines siri’ (honor/shame) and pesse (empathy/solidarity) as moral 

foundations for resolving inheritance disputes within the Bugis community. Drawing on legal 

pluralism and adat law, it employs a normative legal method with conceptual, historical, and 

socio-legal approaches to primary–secondary literature and community-based dispute 

settlement practices. The findings reveal that siri’ na pacce functions as both a preventive 

mechanism deterring fraudulent conduct and escalation through shame-based social control 

and a curative mechanism orienting family deliberation (tudang sipulung) and customary 

mediation toward consensus that restores relationships. The integration of customary practice 

with Islamic inheritance principles including proportional shares and inter vivos grants to pre-

empt disputes enhances social acceptance and settlement efficacy. At the national level, siri’ 

and pesse are recognized directly via constitutional acknowledgement of adat communities and 

provincial regulations and indirectly through the principles of deliberation, social justice, and 

court-sanctioned alternative dispute resolution (mediation). Theoretical contribution lies in 

mapping the dual role of siri’ na pacce as an ethical compass and social glue in inheritance 

dispute resolution; practically, it proposes a hybrid adat Islamic state model oriented to 

restorative justice to inform family dispute policy design in Indonesia. 

 

Keywords: siri’, pesse/pacce, inheritance disputes, Bugis customary law, deliberation, 

customary mediation, restorative justice. 

 

Abstrak: Penelitian ini menganalisis siri’ (harga diri/malu) dan pesse (empati/solidaritas) 

sebagai asas moral dalam penyelesaian sengketa waris pada masyarakat Bugis. Berangkat dari 

perspektif hukum adat dan pluralisme hukum, studi ini menggunakan metode penelitian hukum 

normatif dengan pendekatan konseptual, historis, dan sosio-legal terhadap literatur primer–

sekunder serta praktik penyelesaian konflik berbasis komunitas. Temuan menunjukkan bahwa 

siri’ na pacce beroperasi sebagai mekanisme preventif (mencegah perilaku curang/eskalasi 

konflik melalui kontrol sosial berbasis rasa malu) sekaligus kuratif (mengarahkan musyawarah 

kekeluargaan/tudang sipulung dan mediasi adat menuju mufakat yang memulihkan relasi). 

Integrasi kebiasaan adat dengan prinsip kewarisan Islam termasuk pembagian proporsional dan 

praktik hibah semasa hidup guna menghindari perselisihan meningkatkan penerimaan sosial 

sekaligus efektivitas penyelesaian. Pada tataran hukum nasional, nilai siri’ dan pesse diakui 

https://dinastirev.org/JIHHP
https://doi.org/10.38035/jihhp.v6i2
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:Christopherhartono88@gmail.com
mailto:888drew88@gmail.com
mailto:Christopherhartono88@gmail.com


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1102 | Page 

secara langsung melalui pengakuan hukum adat dalam konstitusi dan regulasi daerah serta tak 

langsung melalui asas musyawarah, keadilan sosial, dan skema alternatif penyelesaian 

sengketa (mediasi) yang disahkan peradilan. Kontribusi teoretik penelitian ini adalah pemetaan 

peran ganda siri’ na pacce sebagai kompas etis dan perekat sosial dalam resolusi waris, 

sedangkan kontribusi praktisnya menawarkan model hibrida adat agama negara yang 

berorientasi restorative justice bagi penguatan kebijakan penyelesaian sengketa keluarga di 

Indonesia.  

 

Kata Kunci: siri’, pesse/pacce, sengketa waris, hukum adat Bugis, musyawarah, mediasi adat, 

keadilan restoratif. 

 

 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan dikenal memiliki falsafah hidup yang kuat, 

terutama nilai siri’ dan pesse (atau pacce dalam Makassar). Siri’ dalam bahasa Bugis-Makassar 

berarti malu atau harga diri, sedangkan pesse berarti tidak tega, perasaan pedih atau empati 

mendalam. Kedua nilai ini merupakan pilar utama budaya Bugis-Makassar, menjadi landasan 

etis yang membimbing perilaku sosial sehari-hari. Siri’ dipandang sebagai nyawa atau 

kehormatan bagi orang Bugis  “tiada nilai yang lebih layak dipertahankan selain siri’, karena 

siri’ adalah hidup dan martabat mereka”. Seseorang yang kehilangan siri’ dianggap kehilangan 

kehormatan dan “tidak layak disebut manusia”. Di sisi lain, pesse berakar dari siri’; hanya 

orang yang memiliki harga diri (siri’) yang sanggup merasakan penderitaan orang lain sebagai 

tanggung jawab moralnya. Dengan kata lain, pesse merefleksikan solidaritas dan empati yang 

melengkapi sifat kompetitif siri’, sehingga keduanya harus berjalan beriringan. Nilai siri’ 

mendorong seseorang menjaga kehormatan dan menghindari aib, sedangkan pesse 

menumbuhkan semangat kebersamaan dan kepedulian sosial. Para pemuka adat Bugis-

Makassar selalu menekankan bahwa siri’ harus disertai pesse agar tidak menyimpang menjadi 

tindakan negatif. 

Dalam konteks kehidupan modern, nilai-nilai siri’ na pacce tetap relevan dan penting. 

Keduanya dianggap sebagai nilai budaya luhur yang lahir dari kearifan lokal dan sejalan 

dengan nilai kemanusiaan universal. Nilai siri’ na pacce, meskipun abstrak, diwujudkan dalam 

perilaku nyata yaitu menjadikan individu berintegritas, bertanggung jawab, dan peduli terhadap 

sesama. Falsafah ini diwariskan lintas generasi dalam komunitas Bugis melalui pepatah, 

paseng (wejangan), dan praktik sosial, membentuk semacam pangngadereng atau tatanan 

norma adat. Pangngadereng adalah sistem norma adat Bugis yang mengatur bagaimana 

seseorang berperilaku terhadap sesama dan pranata sosialnya. Di dalamnya terkandung nilai-

nilai utama seperti siri’, pesse, lempu’ (kejujuran), getteng (keteguhan), ada tongeng (kata yang 

benar) dan reso (kerja keras). Namun di antara semua itu, siri’ dan pesse-lah yang dianggap 

sebagai nilai dasar, yang menjadi dasar yang menjiwai nilai-nilai lainnya. 

Sengketa waris merupakan salah satu konflik yang kerap terjadi dalam masyarakat, tak 

terkecuali di komunitas Bugis. Perselisihan pembagian harta peninggalan orang tua dapat 

memicu ketegangan keluarga dan mencemarkan siri’ (martabat) keluarga. Dalam budaya 

Bugis, warisan bukan sekadar soal materi, melainkan terkait dengan kehormatan dan 

kelanggengan hubungan kekeluargaan. Masyarakat Bugis menganut sistem kekerabatan 

bilateral dan dalam hukum adat waris Bugis banyak dipengaruhi oleh hukum Islam, mengingat 

mayoritas Bugis beragama Islam. Secara prinsip, aturan dasar pewarisan adat Bugis sejalan 

dengan ketentuan Islam misalnya, ahli waris ditentukan berdasarkan hubungan darah, dan 

proporsi bagian laki-laki dan perempuan mengenal konsep majujung mallempa (pria memikul 

dua kali beban perempuan) mirip ketentuan fardhul muwaris dalam Al-Qur’an. Namun, 

terdapat pula kearifan lokal dalam praktik pewarisan Bugis, seperti pembagian harta saat orang 

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1103 | Page 

tua masih hidup untuk mencegah sengketa di kemudian hari. Langkah ini dilakukan agar 

setelah pewaris meninggal, tidak timbul percekcokan antar-anak, karena sebagian harta sudah 

dibagi secara adil sebelumnya (misalnya melalui hibah wasiat). Tradisi ini mencerminkan 

upaya proaktif menjaga pesse (keharmonisan dan empati dalam keluarga) sebelum konflik 

berpeluang muncul. 

Nilai siri’ dan pesse sangat memengaruhi cara orang Bugis menyikapi konflik keluarga 

termasuk dalam hal sengketa waris. Menjaga siri’ keluarga berarti menghindari aib atau malu 

akibat pertikaian terbuka, apalagi sampai ke ranah hukum. Begitu pula, pesse mendorong setiap 

anggota keluarga merasakan penderitaan saudaranya; konflik perebutan harta dianggap hanya 

akan melukai perasaan bersama. Oleh karena itu, penyelesaian sengketa waris dalam adat 

Bugis cenderung ditempuh melalui jalan damai secara kekeluargaan, bukan permusuhan atau 

proses hukum formal. Upaya ini sejalan dengan prinsip musyawarah mufakat yang juga sesuai 

dengan nilai-nilai nasional yakni mengacu pada Pancasila sila ke-4 yaitu Kerakyatan yang 

Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan dan Perwakilan. Dalam 

perkembangan hukum nasional Indonesia yang menghormati kearifan lokal, menarik untuk 

dikaji sejauh mana falsafah siri’ dan pesse diakui dan diintegrasikan dalam sistem hukum kita, 

khususnya terkait penyelesaian sengketa dan hukum waris adat. 

Bertolak dari uraian di atas, tulisan ini akan membahas peran nilai moral siri’ dan pesse 

dalam mekanisme penyelesaian konflik waris pada masyarakat adat Bugis, serta bagaimana 

pengakuan kedua nilai tersebut dalam sistem hukum nasional Indonesia. 

Setelah uraian di atas, maka adapun rumusan masalah dalam penulisan kali ini adalah 

sebagai berikut. 

1) Apakah peran nilai siri’ dan pesse dalam menyelesaikan konflik atau sengketa waris di 

masyarakat adat Bugis? 

2) Apakah bentuk pengakuan nilai-nilai siri’ dan pesse dalam sistem hukum nasional 

Indonesia (khususnya terkait penyelesaian sengketa adat)? 

 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif dengan pendekatan konseptual, 

historis, dan sosio-legal. Data diperoleh melalui studi kepustakaan terhadap literatur yang 

relevan, termasuk sumber buku, jurnal akademik, dan peraturan perundang-undangan terkait. 

Pendekatan konseptual digunakan untuk memahami definisi dan esensi siri’ dan pesse sebagai 

konsep moral budaya Bugis. Pendekatan historis dan sosiologis adat digunakan untuk menggali 

praktik penyelesaian sengketa warisan dalam masyarakat Bugis secara empiris. Selain itu, 

pendekatan perundang-undangan dan kebijakan digunakan untuk menelusuri pengakuan dan 

posisi nilai siri’ dan pesse dalam kerangka hukum nasional Indonesia. Analisis dilakukan 

secara deskriptif-kualitatif, dengan menafsirkan data tekstual (misalnya ungkapan-ungkapan 

lokal, putusan adat, regulasi) dan pendapat para ahli.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tinjauan yuridis tentang siri dan pesse dalam budaya bugis 

Siri’ dan pesse bukan sekadar istilah, melainkan jiwa dari norma sosial Bugis. Siri’ 

mencerminkan harga diri, kehormatan, dan martabat seseorang maupun keluarga. Ia berfungsi 

sebagai mekanisme kontrol internal: orang Bugis akan merasa malu besar (siri’) jika 

melakukan hal tercela atau melanggar norma, sehingga siri’ mencegah perilaku menyimpang 

(seperti mencuri, berbohong, berkhianat). Contohnya, seorang Bugis yang memiliki siri’ tinggi 

akan berusaha menepati janji dan melunasi utang tepat waktu, karena ingkar janji dianggap aib 

(aib = hilangnya siri’). Siri’ juga terkait erat dengan kehormatan keluarga; pelanggaran berat 

seperti silariang (kawin lari) tanpa restu, pada masa lampau, dianggap mencoreng siri’ 

keluarga dan bisa berujung pada sanksi sosial ekstrem. Ungkapan tradisional menegaskan, 

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1104 | Page 

“hanya karena siri’ kita disebut manusia” tanpa siri’ seseorang dianggap tak berharga. Bahkan 

ada bentuk siri’ mate siri’, yakni keadaan di mana seseorang kehilangan rasa malu sepenuhnya, 

sehingga secara moral ia dianggap “mati” meski masih hidup. Jelas bahwa menjaga siri’ berarti 

menjaga kehormatan dan moralitas. 

Sementara itu, pesse (atau pacce) merefleksikan solidaritas, empati, dan kepedulian. 

Pesse mendorong seseorang turut merasakan penderitaan orang lain dan mengambil tindakan 

membantu secara nyata. Nilai ini menumbuhkan semangat gotong royong dan kebersamaan 

dalam komunitas. Bagi orang Bugis-Makassar, pesse adalah kembarannya siri’; keduanya 

dirangkai menjadi falsafah “siri’ na pacce” (Bugis) atau “siri’ na pacce” (Makassar) sebagai 

prinsip hidup utama. Siri’ na pacce mengajarkan keseimbangan antara integritas pribadi (siri’) 

dan kepedulian sosial (pesse). Ini menjawab paradoks antara tuntutan mempertahankan 

kehormatan diri versus pentingnya solidaritas kelompok. Dalam praktiknya, siri’ tanpa pesse 

bisa melahirkan egoisme atau kekerasan, sedangkan pesse tanpa siri’ bisa membuat orang abai 

pada kehormatan dan keadilan. Karena itu, Bugis-Makassar selalu menekankan bahwa siri’ 

harus berjalan beriringan dengan pesse. Intellectual atau cendekiawan Bugis memuji siri’ 

sebagai sebuah kebajikan, selama disertai pesse dan tidak berlebihan. 

Perpaduan siri’ dan pesse membentuk kerangka moral yang unik. Di satu sisi, siri’ 

mendorong kompetisi sehat dan prestasi (demi kehormatan), di sisi lain pesse menjamin kohesi 

sosial. Kedua nilai ini menjadi kunci memahami banyak aspek perilaku orang Bugis, termasuk 

dalam menghadapi konflik. Rasa malu (siri’) membuat mereka enggan berbuat salah, dan rasa 

iba (pesse) membuat mereka enggan menyakiti orang lain. Hal ini sangat berpengaruh dalam 

penanganan konflik keluarga, misalnya sengketa warisan, sebagaimana akan dibahas 

berikutnya. 

Dalam tradisi Bugis, penyelesaian sengketa termasuk sengketa harta warisan 

mengutamakan musyawarah kekeluargaan (dibahas bersama) dalam rangka menjaga 

kehormatan keluarga. Prinsip ini dikenal dengan istilah mupakat atau aseddi sulappa (sepakat 

seia sekata) yang sejalan dengan falsafah Siri’ na Pacce. Secara umum, jika pewaris (orang tua) 

meninggal, pembagian harta warisan sebisa mungkin dilakukan secara adil melalui 

musyawarah keluarga, disebut tudang sipulung (duduk bersama). Biasanya, anak tertua laki-

laki atau kerabat senior seperti paman diberi peran memimpin musyawarah tersebut sebagai 

penengah. Pemimpin musyawarah ini bertugas memastikan setiap pihak didengar dan 

keputusan tidak merugikan salah satu pihak. Nilai lempu’ (kejujuran) dan getteng (ketegasan 

pada kebenaran) yang juga bagian dari etika Bugis dijunjung tinggi selama diskusi, agar solusi 

yang dicapai benar-benar adil. 

Musyawarah keluarga ini memiliki landasan moral kuat: “menegakkan harga diri 

keluarga”. Menurut Hamid Abdullah, orang Bugis rela menanggung risiko apapun demi 

mempertahankan martabat keluarganya. Artinya, sedapat mungkin masalah diselesaikan 

internal, tidak dibawa ke luar (ke pengadilan) yang justru bisa membuka aib keluarga ke publik. 

Pepatah Bugis “siri’mi nakkitau” hanya karena siri’ kita disebut manusia menjadi pengingat 

bahwa berkonflik terbuka apalagi soal harta dapat menjatuhkan harga diri seluruh keluarga 

(semua ikut malu). Maka, pilihan pertama adalah damai secara kekeluargaan. Setiap ahli waris 

didorong untuk makkadari’ (saling mengerti) dan sipakalebbi’ (saling menghargai) satu sama 

lain demi pesse (hubungan baik). 

Dalam forum tudang sipulung, berbagai pertimbangan dibicarakan: misalnya 

peninggalan khusus seperti rumah pusaka biasanya diberikan kepada anak perempuan (sesuai 

adat di beberapa komunitas Bugis, rumah dianggap harta untuk anak perempuan). Sementara 

harta lain dibagi dengan mempertimbangkan kebiasaan adat dan prinsip keadilan menurut 

agama. Menariknya, adat Bugis memadukan hukum Islam dalam pembagian waris  misalnya 

tetap mengakui bagian waris anak perempuan setengah bagian laki-laki (majjujung 

mallempa), larangan menghabiskan harta untuk wasiat di atas 1/3 (selaras hukum Islam), dan 

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1105 | Page 

konsep polo aleteng yang mirip prinsip mahjub (ahli waris jauh terhalang oleh yang dekat). 

Integrasi ini menunjukkan fleksibilitas dan akomodatifnya hukum adat Bugis terhadap syariat, 

demi menghindari konflik dengan keyakinan agama para pihak. Dengan kombinasi aturan adat 

dan fikih Islam, musyawarah keluarga biasanya dapat mencapai kesepakatan. Bahkan bila 

perlu, penyesuaian dilakukan, seperti praktek pembagian harta sebelum orang tua wafat (hibah 

semasa hidup yang efektif berlaku setelah wafat) untuk mencegah sengketa antar saudara 

nantinya. Langkah ini diambil atas dasar pesse orang tua tidak tega melihat anak-anaknya 

berseteru sepeninggalnya, sehingga sejak dini diatur pembagiannya. 

Apabila musyawarah dalam keluarga mengalami jalan buntu atau konflik sudah 

memanas, masyarakat Bugis masih berupaya menyelesaikannya di tingkat komunitas adat. 

Tokoh adat atau pemangku adat setempat (seperti ada’ atau todong puang) dapat diundang 

sebagai mediator. Proses mediasi adat ini kadang disebut mappasosoko atau mappatudang 

(meminta pihak ketiga menengahi). Mediator adat akan mengedepankan asas kekeluargaan dan 

kebijaksanaan lokal, mengingatkan para pihak pada nilai-nilai siri’ na pacce – bahwa 

perselisihan harta tidak sebanding dengan rusaknya hubungan persaudaraan. Misalnya, pihak 

yang terlalu menuntut bagian besar akan diperingatkan: “inko siri’-mu?” (yang artinya : 

dimana malu-mu?), menandakan bahwa keserakahan adalah perbuatan tanpa siri’ (malu) yang 

akan merendahkan martabatnya di mata masyarakat. Demikian pula, pihak yang merasa 

dizalimi akan ditenangkan dengan semangat pesse bahwa keluarganya peduli, sehingga tak 

perlu membawa masalah keluar. 

 Apabila dalam hal segala upaya damai secara adat tidak berhasil, langkah terakhir yang 

akan ditempuh adalah melalui penyelesaian melalui jalur hukum formal (pengadilan). Namun, 

hal ini relatif jarang ditempuh oleh masyarakat Bugis tradisional. Mereka menganggap 

membawa sengketa keluarga ke pengadilan sebagai jalan terakhir yang kurang terhormat, 

karena mencerminkan kegagalan menjaga siri’ keluarga. Ada faktor “siri’” (rasa malu) yang 

kuat ketika bersengketa di depan umum. Penelitian Tarmizi dkk. di Bone mencatat bahwa pihak 

yang bersengketa cenderung menghindari pengadilan karena merasa malu dan khawatir 

hubungan kekerabatan kian retak; pengadilan dipandang dapat memperuncing permusuhan 

sebab putusannya menang-kalah dan tidak melalui mufakat. Hanya jika semua cara 

musyawarah buntu dan hak salah satu pihak benar-benar terancam dilanggar, barulah sengketa 

dibawa ke pengadilan sebagai upaya terakhir untuk keadilan. Namun, seringkali setelah 

melewati proses litigasi, hubungan kekeluargaan menjadi sulit pulih (siriknya keluarga sudah 

telanjur tercemar karena “aib” pertikaian terbuka). Oleh sebab itu, orang Bugis sedapat 

mungkin menghindari skenario tersebut. 

Peran siri dan pesse dalam penyelesaian konflik waris adat bugis  

Berdasarkan paparan di atas, jelas bahwa nilai siri’ dan pesse berperan sentral sebagai 

landasan moral dalam setiap tahap penyelesaian sengketa waris di kalangan orang Bugis. Peran 

tersebut dapat dirinci sebagai berikut Siri’ na pacce mendorong individu Bugis menyelesaikan 

konflik melalui pendekatan damai dan musyawarah. Nilai-nilai etis siri’ na pacce menekankan 

pentingnya menjaga harga diri dan kehormatan semua pihak yang terlibat, sehingga solusi 

damai yang bermartabat menjadi tujuan utama. Orang Bugis merasa malu (siri’) jika konflik 

keluarga diumbar, sehingga mereka terdorong kuat untuk mencari mufakat internal. Rasa malu 

positif ini diakui “benar oleh hukum manapun agama, adat, maupun negara” ketika malu itu 

karena menghindari perbuatan tercela. Artinya, siri’ menumbuhkan kesadaran hukum tanpa 

paksaan dimana setiap orang secara internal terkontrol untuk tidak melanggar norma demi 

menghindari malu. Ini selaras dengan pandangan Saragih (2020) bahwa siri’ na pacce 

membentuk kesadaran hukum yang tinggi dalam masyarakat Bugis, sehingga mereka 

cenderung patuh pada norma adat dan menghormati penyelesaian secara kekeluargaan daripada 

membawa masalah ke ranah hukum formal. 

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1106 | Page 

Nilai pesse memastikan bahwa dalam proses sengketa, para pihak masih dilandasi rasa 

kasih sayang dan kebersamaan. Pesse membendung emosi negatif seperti dendam atau 

egoisme, karena masing-masing pihak diingatkan untuk sipakainge (saling mengingatkan) dan 

sipakatuo (saling menguatkan) alih-alih saling menjatuhkan. Solidaritas ini mendorong 

individu untuk saling mendukung dan mencari solusi yang menguntungkan semua pihak. 

Misalnya, saat diskusi waris memanas, anggota keluarga lain akan mengingatkan hubungan 

persaudaraan dan penderitaan bersama jika keluarga pecah  inilah implementasi pesse. Alhasil, 

keputusan yang dicapai melalui musyawarah biasanya mempertimbangkan perasaan keadilan 

bersama (rasa puas semua pihak) bukan menang atau kalah. Hal ini menghasilkan penyelesaian 

yang damai dan mempererat kembali ikatan sosial antar anggota keluarga. Dengan kata lain, 

siri’ na pacce berperan menjamin bahwa penyelesaian sengketa waris tidak hanya adil secara 

materiil, tetapi juga memulihkan harmoni keluarga (aspek moral-spiritual terpenuhi).  

Siri’ berfungsi sebagai rem agar para pihak tidak melakukan tindakan tercela selama 

konflik, misalnya berbohong tentang harta, memalsukan wasiat, atau memfitnah saudara 

sendiri. Rasa malu akan perbuatan tidak jujur sangat tinggi; orang Bugis percaya “malu karena 

melakukan perbuatan tercela itu benar adanya” semua hukum (adat, agama, negara) 

membenarkan rasa malu tersebut. Oleh karena itu, pihak yang bersengketa pun cenderung lebih 

jujur dan terbuka demi menjaga siri’. Lempu’ (kejujuran) dijaga karena ingat siri’. Sebaliknya, 

siapa yang ketahuan berlaku curang akan dicap “tau tanra siri’” (orang yang tak punya 

malu/harga diri), suatu stigma sosial berat. Demikian pula, pesse mencegah orang bersikap 

sewenang-wenang; ia “tidak tega” melihat saudaranya menderita, sehingga enggan mengambil 

bagian yang bukan haknya karena paham akibatnya akan menyakiti saudara sendiri. Kombinasi 

ini membuat proses penyelesaian berlangsung dalam koridor etika: tidak merugikan secara 

berlebihan satu sama lain. Nilai getteng (keteguhan) yang dibingkai siri’ na pacce membuat 

mereka tegas pada prinsip keadilan, namun tetap berempati. 

Keputusan hasil musyawarah yang didasari siri’ na pacce memiliki legitimasi moral 

tinggi di mata komunitas. Karena semua pihak berusaha menjaga siri’ masing-masing, 

keputusan yang diambil umumnya diterima dengan lapang dada (tidak ada rasa dipermalukan). 

Selain itu, karena pesse memastikan adanya unsur kasih sayang, pihak yang mendapat porsi 

lebih kecil pun biasanya rela demi kebahagiaan bersama. Dengan begitu, keputusan yang 

diambil tidak menimbulkan sirik (iri hati) baru. Bahkan, jika suatu saat muncul ketidakpuasan, 

tokoh adat dapat mengingatkan kembali: keputusan itu diambil demi siri’ keluarga dan 

disepakati bersama dalam semangat pacce. Alhasil, jarang terjadi sengketa waris adat Bugis 

yang berulang setelah diselesaikan secara kekeluargaan berbeda dengan sengketa yang 

diselesaikan di pengadilan yang kadang berbuntut eksekusi paksa dan keretakan permanen. 

Bagi para tetua atau mediator adat yang membantu menyelesaikan konflik, siri’ na 

pacce adalah pegangan dalam memandu mediasi. Mereka akan menasihati pihak bersengketa 

dengan petuah seperti “naletei siri’mu” (ingat malumu) dan “pesse temmapaja” (pikirkan 

penderitaan bersama). Nilai siri’ memberi mereka otoritas moral untuk menegur pihak yang 

salah, sementara nilai pacce memberi keleluasaan untuk bersimpati pada yang terlemah. 

Dengan demikian, mediator berusaha mencapai solusi yang paling adil sekaligus bermartabat. 

Prinsip keadilan restoratif sebenarnya telah lama dipraktikkan dimana fokusnya tak hanya 

membagi harta, tapi memulihkan hubungan kekeluargaan yang mungkin retak akibat sengketa. 

Ini semua dimungkinkan karena landasan siri’ na pacce yang kuat dalam masyarakat. 

Berdasarkan semua peran tersebut, dapat disimpulkan bahwa siri’ dan pesse bekerja 

sebagai “social glue” sekaligus “moral compass” dalam penyelesaian sengketa waris adat 

Bugis. Siri’ na pacce menumbuhkan kesadaran hukum sukarela, di mana setiap individu paham 

batas dan kewajiban moralnya tanpa harus dipaksa oleh otoritas luarMasyarakat Bugis 

menunjukkan apa yang disebut legal consciousness (kesadaran hukum) yang tinggi berbasis 

kearifan lokal: mereka menghormati hukum adat dan syariat dalam pembagian waris, dan lebih 

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1107 | Page 

memilih rekonsiliasi ketimbang konfrontasi formal. Nilai siri’ na pacce memastikan bahwa 

penyelesaian konflik waris tidak semata mencari keadilan distributif, tetapi juga keadilan 

restoratif mengembalikan harmoni sosial pascakonflik. Hal ini sejalan dengan ajaran “mabbere 

aki” (saling berbagi rasa) dalam kultur Bugis. 

Indonesia sebagai negara dengan beragam suku dan budaya mengakui keberadaan 

hukum adat sepanjang tidak bertentangan dengan hukum nasional dan prinsip negara. 

Pengakuan ini tercantum dalam Konstitusi UUD 1945 Pasal 18B ayat (2) yang menyatakan 

bahwa “Negara mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat 

beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan 

masyarakat serta prinsip NKRI”. Dengan landasan konstitusional tersebut, nilai-nilai lokal 

seperti siri’ dan pesse pada dasarnya memiliki tempat dalam sistem hukum nasional, karena 

mereka melekat dalam praktik hukum adat Bugis yang masih hidup hingga kini. Dalam 

kerangka legal pluralism (pluralisme hukum) Indonesia, hukum adat dapat berjalan 

berdampingan dengan hukum negara (hukum nasional) dan hukum agama. Hal ini terlihat 

misalnya dalam perkara waris: masyarakat Bugis (bagi yang beragama Muslim) dapat memilih 

menyelesaikan menurut hukum Islam di Pengadilan Agama, tetapi banyak yang tetap 

menggunakan mekanisme adat (musyawarah keluarga) untuk mengatur pembagian warisan, 

dan hasilnya dihormati sepanjang semua pihak setuju. Hukum nasional memberikan ruang bagi 

penyelesaian non-litigasi semacam itu melalui asas asas kekeluargaan dan perdamaian. 

Bahkan peraturan perundangan, seperti Undang-Undang No. 30 Tahun 1999 tentang Arbitrase 

dan Alternatif Penyelesaian Sengketa, mendorong penyelesaian sengketa perdata di luar 

pengadilan (termasuk melalui mediasi adat). Begitu pula, Mahkamah Agung melalui PERMA 

No. 1 Tahun 2016 mewajibkan mediasi di setiap perkara perdata sebelum disidangkan ini 

secara tidak langsung sejalan dengan tradisi musyawarah (tudang sipulung) masyarakat Bugis 

yang berakar pada pesse. 

Secara eksplisit, nilai siri’ dan pesse tidak disebut dalam kitab undang-undang formal, 

namun jiwanya tercermin dalam berbagai kebijakan. Pancasila, dasar filosofi negara, terutama 

sila ke-2 yang berbunyi Kemanusiaan yang adil dan beradab dan sila ke-5 yang berbunyi 

Keadilan sosial bagi seluruh rakyat sejalan dengan pesse yang menekankan perikemanusiaan 

dan solidaritas. Sila ke-4 yang berbunyi Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan 

dalam permusyawaratan dan perwakilan sejalan dengan praktik musyawarah mufakat yang 

dijunjung tinggi berkat falsafah siri’ na pace. Dengan demikian, dapat dikatakan nilai-nilai siri’ 

dan pesse telah diinternalisasi dalam nilai dasar bangsa, meski tidak disebut per kata. 

Pemerintah pun kerap mendorong pelestarian kearifan lokal. Misalnya, UU No. 5 Tahun 2017 

tentang Pemajuan Kebudayaan menyebutkan pentingnya melestarikan nilai-nilai budaya 

termasuk kearifan lokal dalam memajukan kebudayaan nasional  hal ini tentu mencakup 

falsafah siri’ na pacce sebagai salah satu warisan budaya Sulawesi Selatan. 

Di tingkat daerah, pengakuan siri’ na pacce lebih nyata. Pemerintah Provinsi Sulawesi 

Selatan menjadikan “Siri’ na Pacce” sebagai semboyan daerah yang menggambarkan jati diri 

orang Sulawesi selatan. Bahkan, dikeluarkan Peraturan Daerah Provinsi Sulawesi Selatan No. 

5 Tahun 2023 yang dalam pertimbangan dan ketentuannya menegaskan perlunya 

mengedepankan nilai siri’ na pacce/pesse, sipakatau (saling memanusiakan), sipakainga 

(saling mengingatkan), sipakalebbi (saling menghormati) sebagai aktualisasi jati diri dan 

kebanggaan masyarakat Sulawesi Selatan. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang berasal dari 

budaya lokal tersebut diangkat menjadi norma dalam kebijakan daerah. Dengan kata lain, 

hukum daerah mengintegrasikan siri’ na pacce sebagai prinsip yang harus dipedomani dalam 

penyelenggaraan kehidupan sosial. Perda ini misalnya mengatur pelindungan aksara Lontara’, 

bahasa dan sastra daerah, akan tetapi di dalamnya tersirat misi membangun karakter 

masyarakat yang berjati diri siri’ na pacce. Implementasi falsafah ini di ruang publik terlihat 

misalnya dalam slogan pelayanan pemerintahan, program pendidikan karakter di sekolah-

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1108 | Page 

sekolah Sulsel yang memasukkan materi siri’ na pacce, hingga himbauan bagi aparat penegak 

hukum lokal agar memahami kearifan siri’ na pacce saat menangani kasus-kasus yang 

melibatkan masyarakat Bugis-Makassar. 

Dalam praktik penegakan hukum nasional, nilai siri’ dan pesse juga kerap 

dipertimbangkan secara implisit. Hakim-hakim di wilayah Sulawesi Selatan misalnya, 

diketahui mempertimbangkan konteks budaya dalam menjatuhkan putusan. Sebuah studi 

(Fuady, 2019) tentang Siri’ na Pacce Culture in Judge’s Decision menemukan bahwa di Gowa, 

para hakim memahami konteks siri’ na pacce dalam kasus-kasus adat (misal sengketa tanah 

adat atau kasus pidana berbau siri’) dan mencoba mengakomodasi rasa keadilan lokal dalam 

amar putusannya. Contoh, dalam kasus pidana kekerasan karena pelanggaran siri’ misalnya 

pada kasus penganiayaan karena istri selingkuh, yang pelaku berdalih terdorong siri’, hakim 

menjadikan hal itu sebagai pertimbangan meringankan hukuman, meski tetap menyatakan 

bersalah oleh karena hukum positif harus ditegakkan. Hal ini mengindikasikan pengakuan 

informal bahwa motif siri’ adalah sesuatu yang dipahami dalam budaya kita meski tidak 

melegalkan tindakan main hakim sendiri, akan tetapi hukum memberi sedikit ruang empati 

kultural. Bahkan Mahkamah Agung RI dalam beberapa yurisprudensi membahas istilah 

“pembunuhan berlandaskan siri’” dalam perkara dari Sulawesi selatan, yang menunjukkan 

bahwa konsep siri’ diperhatikan sebagai latar belakang sosial sebuah perkara (misalnya MA 

No. 1204K/Pid/1986 tentang pembunuhan karena siri’). Dalam kasus sengketa waris, 

meskipun forum formalnya adalah Pengadilan Agama (untuk yang beragama Muslim), banyak 

kasus yang sebenarnya tak sampai ke pengadilan karena berhasil damai dalam mediasi. Data 

empiris menunjukkan mayoritas perkara waris di pengadilan agama diselesaikan melalui akta 

damai hasil mediasi, bukan putusan hakim.  

Hal ini sejalan dengan kultur musyawarah Bugis. Mediasi di peradilan pada hakikatnya 

adalah peneguhan nilai pesse dalam proses formal dimana para mediator akan mendorong 

perdamaian dengan mengingatkan hubungan kekeluargaan dimana hal ini seperti halnya peran 

tetua adat. Hasil mediasi kemudian disahkan pengadilan sebagai putusan damai. Dengan 

demikian, walaupun tidak disebut “siri’ na pacce”, mekanisme hukum nasional berjalan seiring 

dengan kearifan siri’ na pacce, terutama dalam mendorong penyelesaian kekeluargaan. Dapat 

dikatakan bahwa asas musyawarah mufakat yang dijunjung dalam banyak peraturan misalnya 

pada UU Perkawinan mensyaratkan musyawarah keluarga dalam penyelesaian harta gana-gini, 

UU Desa mengakui lembaga adat untuk mediasi lokal, dll. yang tidak lain merupakan 

manifestasi nilai pacce di level nasional. Selain itu, perkembangan legislasi terbaru turut 

membuka ruang lebih luas bagi hukum adat: KUHP Nasional baru (UU No. 1 Tahun 2023) 

mengatur konsep “living law” (hukum yang hidup) dimana pelanggaran norma adat tertentu 

bisa diakui sebagai tindak pidana adat yang dapat diproses hukum selama diatur dalam 

peraturan daerah. Ini berarti, norma-norma adat lokal  yang tentu dilandasi nilai seperti siri’ na 

pacce dimana dapat diangkat ke tingkat formal jika daerah mengaturnya. Misalnya, perbuatan 

yang sangat memalukan menurut adat (melanggar siri’) mungkin kelak bisa dijatuhi sanksi adat 

yang diakui hukum. Meski implementasinya perlu pengaturan lebih lanjut, langkah ini 

menandakan penghargaan hukum nasional terhadap kearifan lokal. Pemerintah pusat juga 

beberapa kali menyerukan penegak hukum untuk menerapkan local wisdom approach dalam 

penyelesaian konflik komunal. Dalam konteks Bugis, itu berarti memperhatikan siri’ na pacce. 

Berdasarkan perspektif pembangunan hukum, para sarjana hukum adat telah lama 

mendorong agar nilai-nilai luhur adat, termasuk siri’ na pacce, dijadikan salah satu sumber 

inspirasi pembaruan hukum nasional (legal reform). Badewi (2019) berpendapat bahwa nilai 

siri’ dan pesse memiliki relevansi kuat dengan penguatan nilai kebangsaan Indonesia, karena 

kedua nilai tersebut mengandung semangat kemanusiaan dan solidaritas sosial yang sejalan 

dengan tujuan negara. Artinya, integrasi siri’ na pacce dalam hukum nasional bukan hanya 

bentuk pengakuan adat semata, tetapi juga strategi memperkaya hukum nasional dengan nilai-

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1109 | Page 

nilai yang dapat memperkokoh keadilan sosial. Misalnya, semangat anti-korupsi dapat 

diperkuat dengan siri’ (malu berbuat tercela) dan semangat solidaritas nasional dapat dipupuk 

dengan pesse (empati sosial). Beberapa akademisi bahkan mengusulkan pendidikan hukum 

berbasis kearifan lokal, di mana materi seperti falsafah siri’ na pacce diajarkan kepada calon 

penegak hukum untuk membangun sensitivitas budaya. Dengan demikian, para hakim, jaksa, 

polisi di daerah Sulsel misalnya, dapat lebih arif dalam menyelesaikan perkara dengan 

memahami nilai-nilai lokal masyarakat yang mereka layani. 

Secara normatif, hukum nasional tidak pernah bertentangan dengan nilai siri’ dan pesse. 

Keduanya justru sejalan dengan asas-asas umum hukum nasional: keadilan, kepatutan, 

ketertiban, dan kemanfaatan. Sebagai contoh, siri’ yang mencegah perbuatan tercela sejalan 

dengan tujuan hukum pidana untuk mencegah kejahatan (preventive), dan pesse yang 

memulihkan hubungan harmonis sejalan dengan konsep pemulihan dalam keadilan restoratif. 

Bahkan ada pepatah Bugis: “siri’ to na to” (siri’ adalah manusia itu sendiri)  bermakna harkat 

martabat manusia di atas segalanya yang sejalan dengan prinsip penghormatan hak asasi 

manusia dalam hukum nasional. Namun demikian, tantangan tetap ada dalam mengakomodasi 

nilai adat di era modern. Kompleksitas sengketa waris modern yang misalnya melibatkan tanah 

bersertifikat, perbankan, dll. yang kadang kala memaksa ranah formal mengambil alih. Di 

sinilah penghayatan nilai siri’ na pacce oleh para pihak dan aparat hukum diuji. Selama 

masyarakat Bugis sendiri masih memegang teguh siri’ na pacce, mereka akan cenderung 

meminimalkan konflik terbuka dan menyelesaikannya secara arif. Negara pada gilirannya 

menghormati penyelesaian tersebut. Terbukti, putusan-putusan pengadilan seringkali 

mengukuhkan kesepakatan damai yang dicapai keluarga oleh karena dianggap sebagai 

kontrak/perjanjian sah para pihak. Dengan kata lain, hukum nasional memberikan legal force 

pada kesepakatan yang dicapai berdasarkan kearifan lokal siri’ na pacce. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa siri’ dan pesse merupakan asas 

moral fundamental dalam penyelesaian sengketa waris adat Bugis. Nilai siri’ (harga diri/malu) 

mendorong individu menjaga kehormatan dan menghindari konflik terbuka yang dapat 

mencemarkan martabat keluarga, sedangkan pesse (empati/solidaritas) menumbuhkan 

semangat musyawarah dan kebersamaan untuk mencapai solusi damai. Kombinasi siri’ na 

pacce menghasilkan mekanisme resolusi konflik yang khas: lebih memilih mediasi 

kekeluargaan dengan mengutamakan musyawarah mufakat dan pemulihan hubungan daripada 

konfrontasi menang-kalah. Siri’ berperan sebagai kontrol sosial internal yakni malu berbuat 

curang atau mempermalukan saudara, sedangkan pesse bertindak sebagai perekat sosial yakni 

enggan melihat sesama menderita. Dengan landasan moral ini, sengketa waris di masyarakat 

Bugis cenderung dapat diselesaikan secara damai, adil, dan bermartabat, sekaligus menjaga 

keutuhan hubungan kekerabatan pasca-sengketa. Nilai-nilai siri’ na pacce terbukti efektif 

mencegah eskalasi konflik dan mengarahkan para pihak pada penyelesaian yang saling 

menguntungkan (win-win), sesuai prinsip kekeluargaan. Pada akhirnya, pengalaman 

masyarakat Bugis dalam menyelesaikan sengketa waris secara damai berlandaskan siri’ na 

pacce memberikan pelajaran berharga yakni keadilan yang sejati tidak cukup dicapai dengan 

aturan formal, tetapi perlu ditopang etika dan nilai kultural. Ketika hukum nasional mampu 

mengakomodasi dan bersinergi dengan nilai-nilai luhur seperti siri’ dan pesse, maka tujuan 

akhir hukum yakni kemaslahatan dan ketertiban yang berkeadilan akan lebih mudah tercapai. 

https://dinastirev.org/JIHHP


https://dinastirev.org/JIHHP,                                                  Vol. 6, No. 2, 2025 

 

 

1110 | Page 

REFERENSI 

Abdullah, Hamid, dkk. (2006). Siri’ (Kearifan Budaya Sulawesi Selatan). Makassar: Pustaka 

Refleksi. 

Abdullah, Hamid. (1985). Manusia Bugis-Makassar: Suatu Tinjauan Historis Terhadap 

Tingkah Laku dan Pandangan Hidup Orang Bugis-Makassar. Jakarta: Inti Idayu Press. 

Andaya, Leonard Y. (2004). Warisan Arung Palakka: Sejarah Sulawesi Selatan Abad ke-17. 

Makassar: Penerbit Ininnawa. 

Anjana, F., Istidhamah, L., Delfi, M. A., & Kusuma, M. T. (2025). “Siri’na Pacce dalam 

Penyelesaian Konflik Hukum Adat dalam Masyarakat Bugis-Makassar.” Jurnal 

Humaniora dan Sosial Sains (Humaniorasains), Vol. 2, No. 2, 203-210. 

Badewi, M. H. (2019). “Nilai Siri’ dan Pesse dalam Kebudayaan Bugis-Makassar dan 

Relevansinya terhadap Penguatan Nilai Kebangsaan.” JSW: Jurnal Sosiologi Walisongo, 

3(1), 79-96. 

Darwis, M. R., & Dilo, A. U. (2012). “Implikasi Falsafah Siri’ na Pacce pada Masyarakat Suku 

Makassar di Kabupaten Gowa.” El Harakah: Jurnal Budaya Islam, 14(2), 189-204. 

Fuady, M. I. N. (2019). “Siri’ Na Pacce Culture in Judge’s Decision (Study in Gowa, South 

Sulawesi Province).” Fiat Justisia: Jurnal Ilmu Hukum, 13(3), 241-254. 

Mattulada. (1995). Latoa: Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis. 

Ujung Pandang: Universitas Hasanuddin. 

Pelras, Christian. (2006). Manusia Bugis (terj. Abd. Rahman Abu dari The Bugis, 1996). 

Jakarta: Nalar. 

Rahim, R. (2013). Nilai-Nilai Utama Kebudayaan Bugis. Ujung Pandang: Hasanuddin 

University Press. 

Rahmatiar, Y., Sanjaya, S., Guntara, D., & Suhaeri. (2021). “Hukum Adat Bugis.” Jurnal 

Dialektika Hukum, 3(1), 89-112. 

Saragih, E. J. (2014). “Pemanfaatan Nilai Siri’ na Pacce sebagai Sarana Mengomunikasikan 

Identitas Sekolah di Makassar.” Jurnal Ilmu Pendidikan, 2(2), 123-130. 

Soekanto, Soerjono. (1983). Hukum Adat Indonesia (cetakan ke-9). Jakarta: Rajawali Press. 

Soepomo, R. (1986). Hukum Adat di Indonesia (cetakan ulang). Jakarta: PT Pradnya Paramita. 

Sumanto, D. (2018). “Hukum Adat di Indonesia: Perspektif Sosiologi dan Antropologi Hukum 

Islam.” JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah), 17(2), 181-191. 

Tarmizi, T. (2020). “Inheritance System of Bugis Community in Bone (Perspective of Islamic 

Law).” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, 4(2), 542-561. 

Tarmizi, T., Amir, R., Syamsuddin, D., & Hasan, H. (2024). “Inheritance Distribution and 

Conflict Resolution in Bone Regency: Upholding Women’s Rights and Islamic Law 

Objectives.” De Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah, 16(1), 1-20 

Taufiq, A. L. K., & Majid, J. (2020). “Budaya Siri’: Rejuvenating of The Creative Profession 

Menuju Peace Governance Framework.” Accounting Profession Journal Indonesia 

(APAJI), 2(1), 10-25. 

Widiansyah, S., & Hamsah, H. (2018). “Dampak Perubahan Global terhadap Nilai-Nilai 

Budaya Lokal dan Nasional.” Hermeneutika: Jurnal Ilmu Sosial, 4(1), 39-48. 

Yahya, Mustafa (Ed.). (2006). Siri’ dan Pesse: Harga Diri Manusia Bugis, Makassar, Mandar, 

Toraja. Makassar: Pustaka Refleksi. 

Zubair, Asni. (2023). Resolusi Konflik Pembagian Harta Warisan Masyarakat Bugis Bone. 

Makassar: CV. Syahadah Creative Media. 

 

https://dinastirev.org/JIHHP

