https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

JIHHP: P 1S5N: 2747.2000

&X Jurnal llmu Hukum, Humaniora d
Politik
DINASTI
REVIEW @ https://dinastirev.org/JIHHP <] dinastiinfo@gmail.com @ +62 8!

DOI: https://doi.org/10.38035/jihhp.v6i2
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tinjauan Yuridis Terhadap Siri’ dan Pesse Sebagai Asas Moral
Dalam Penyelesaian Sengketa Waris Adat Bugis

Christopher Hartono!, Andrew Wijaya®
'Universitas Narotama, Surabaya, Indonesia, Christopherhartono88@gmail.com
*Universitas Narotama, Surabaya, Indonesia, 888drew88@gmail.com

Corresponding Author: Christopherhartono88@gmail.com

Abstract: This article examines siri’ (honor/shame) and pesse (empathy/solidarity) as moral
foundations for resolving inheritance disputes within the Bugis community. Drawing on legal
pluralism and adat law, it employs a normative legal method with conceptual, historical, and
socio-legal approaches to primary—secondary literature and community-based dispute
settlement practices. The findings reveal that siri’ na pacce functions as both a preventive
mechanism deterring fraudulent conduct and escalation through shame-based social control
and a curative mechanism orienting family deliberation (tudang sipulung) and customary
mediation toward consensus that restores relationships. The integration of customary practice
with Islamic inheritance principles including proportional shares and inter vivos grants to pre-
empt disputes enhances social acceptance and settlement efficacy. At the national level, siri’
and pesse are recognized directly via constitutional acknowledgement of adat communities and
provincial regulations and indirectly through the principles of deliberation, social justice, and
court-sanctioned alternative dispute resolution (mediation). Theoretical contribution lies in
mapping the dual role of siri’ na pacce as an ethical compass and social glue in inheritance
dispute resolution; practically, it proposes a hybrid adat Islamic state model oriented to
restorative justice to inform family dispute policy design in Indonesia.

Keywords: siri’, pesse/pacce, inheritance disputes, Bugis customary law, deliberation,
customary mediation, restorative justice.

Abstrak: Penelitian ini menganalisis siri’ (harga diri/malu) dan pesse (empati/solidaritas)
sebagai asas moral dalam penyelesaian sengketa waris pada masyarakat Bugis. Berangkat dari
perspektif hukum adat dan pluralisme hukum, studi ini menggunakan metode penelitian hukum
normatif dengan pendekatan konseptual, historis, dan sosio-legal terhadap literatur primer—
sekunder serta praktik penyelesaian konflik berbasis komunitas. Temuan menunjukkan bahwa
siri’ na pacce beroperasi sebagai mekanisme preventif (mencegah perilaku curang/eskalasi
konflik melalui kontrol sosial berbasis rasa malu) sekaligus kuratif (mengarahkan musyawarah
kekeluargaan/tudang sipulung dan mediasi adat menuju mufakat yang memulihkan relasi).
Integrasi kebiasaan adat dengan prinsip kewarisan Islam termasuk pembagian proporsional dan
praktik hibah semasa hidup guna menghindari perselisihan meningkatkan penerimaan sosial
sekaligus efektivitas penyelesaian. Pada tataran hukum nasional, nilai siri’ dan pesse diakui

1101 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP
https://doi.org/10.38035/jihhp.v6i2
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:Christopherhartono88@gmail.com
mailto:888drew88@gmail.com
mailto:Christopherhartono88@gmail.com

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

secara langsung melalui pengakuan hukum adat dalam konstitusi dan regulasi daerah serta tak
langsung melalui asas musyawarah, keadilan sosial, dan skema alternatif penyelesaian
sengketa (mediasi) yang disahkan peradilan. Kontribusi teoretik penelitian ini adalah pemetaan
peran ganda siri’ na pacce sebagai kompas etis dan perekat sosial dalam resolusi waris,
sedangkan kontribusi praktisnya menawarkan model hibrida adat agama negara yang
berorientasi restorative justice bagi penguatan kebijakan penyelesaian sengketa keluarga di
Indonesia.

Kata Kunci: siri’, pesse/pacce, sengketa waris, hukum adat Bugis, musyawarah, mediasi adat,
keadilan restoratif.

PENDAHULUAN

Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan dikenal memiliki falsafah hidup yang kuat,
terutama nilai siri’ dan pesse (atau pacce dalam Makassar). Siri* dalam bahasa Bugis-Makassar
berarti malu atau harga diri, sedangkan pesse berarti tidak tega, perasaan pedih atau empati
mendalam. Kedua nilai ini merupakan pilar utama budaya Bugis-Makassar, menjadi landasan
etis yang membimbing perilaku sosial sehari-hari. Siri’ dipandang sebagai nyawa atau
kehormatan bagi orang Bugis “tiada nilai yang lebih layak dipertahankan selain siri’, karena
siri” adalah hidup dan martabat mereka”. Seseorang yang kehilangan siri” dianggap kehilangan
kehormatan dan “tidak layak disebut manusia”. Di sisi lain, pesse berakar dari siri’; hanya
orang yang memiliki harga diri (siri’) yang sanggup merasakan penderitaan orang lain sebagai
tanggung jawab moralnya. Dengan kata lain, pesse merefleksikan solidaritas dan empati yang
melengkapi sifat kompetitif siri’, sehingga keduanya harus berjalan beriringan. Nilai siri’
mendorong seseorang menjaga kehormatan dan menghindari aib, sedangkan pesse
menumbuhkan semangat kebersamaan dan kepedulian sosial. Para pemuka adat Bugis-
Makassar selalu menekankan bahwa siri’ harus disertai pesse agar tidak menyimpang menjadi
tindakan negatif.

Dalam konteks kehidupan modern, nilai-nilai siri’ na pacce tetap relevan dan penting.
Keduanya dianggap sebagai nilai budaya luhur yang lahir dari kearifan lokal dan sejalan
dengan nilai kemanusiaan universal. Nilai siri’ na pacce, meskipun abstrak, diwujudkan dalam
perilaku nyata yaitu menjadikan individu berintegritas, bertanggung jawab, dan peduli terhadap
sesama. Falsafah ini diwariskan lintas generasi dalam komunitas Bugis melalui pepatah,
paseng (wejangan), dan praktik sosial, membentuk semacam pangngadereng atau tatanan
norma adat. Pangngadereng adalah sistem norma adat Bugis yang mengatur bagaimana
seseorang berperilaku terhadap sesama dan pranata sosialnya. Di dalamnya terkandung nilai-
nilai utama seperti siri’, pesse, lempu’ (kejujuran), getteng (keteguhan), ada tongeng (kata yang
benar) dan reso (kerja keras). Namun di antara semua itu, siri’ dan pesse-lah yang dianggap
sebagai nilai dasar, yang menjadi dasar yang menjiwai nilai-nilai lainnya.

Sengketa waris merupakan salah satu konflik yang kerap terjadi dalam masyarakat, tak
terkecuali di komunitas Bugis. Perselisihan pembagian harta peninggalan orang tua dapat
memicu ketegangan keluarga dan mencemarkan siri’ (martabat) keluarga. Dalam budaya
Bugis, warisan bukan sekadar soal materi, melainkan terkait dengan kehormatan dan
kelanggengan hubungan kekeluargaan. Masyarakat Bugis menganut sistem kekerabatan
bilateral dan dalam hukum adat waris Bugis banyak dipengaruhi oleh hukum Islam, mengingat
mayoritas Bugis beragama Islam. Secara prinsip, aturan dasar pewarisan adat Bugis sejalan
dengan ketentuan Islam misalnya, ahli waris ditentukan berdasarkan hubungan darah, dan
proporsi bagian laki-laki dan perempuan mengenal konsep majujung mallempa (pria memikul
dua kali beban perempuan) mirip ketentuan fardhul muwaris dalam Al-Qur’an. Namun,
terdapat pula kearifan lokal dalam praktik pewarisan Bugis, seperti pembagian harta saat orang

1102 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

tua masih hidup untuk mencegah sengketa di kemudian hari. Langkah ini dilakukan agar
setelah pewaris meninggal, tidak timbul percekcokan antar-anak, karena sebagian harta sudah
dibagi secara adil sebelumnya (misalnya melalui hibah wasiat). Tradisi ini mencerminkan
upaya proaktif menjaga pesse (keharmonisan dan empati dalam keluarga) sebelum konflik
berpeluang muncul.

Nilai siri’ dan pesse sangat memengaruhi cara orang Bugis menyikapi konflik keluarga
termasuk dalam hal sengketa waris. Menjaga siri’ keluarga berarti menghindari aib atau malu
akibat pertikaian terbuka, apalagi sampai ke ranah hukum. Begitu pula, pesse mendorong setiap
anggota keluarga merasakan penderitaan saudaranya; konflik perebutan harta dianggap hanya
akan melukai perasaan bersama. Oleh karena itu, penyelesaian sengketa waris dalam adat
Bugis cenderung ditempuh melalui jalan damai secara kekeluargaan, bukan permusuhan atau
proses hukum formal. Upaya ini sejalan dengan prinsip musyawarah mufakat yang juga sesuai
dengan nilai-nilai nasional yakni mengacu pada Pancasila sila ke-4 yaitu Kerakyatan yang
Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan dan Perwakilan. Dalam
perkembangan hukum nasional Indonesia yang menghormati kearifan lokal, menarik untuk
dikaji sejauh mana falsafah siri’ dan pesse diakui dan diintegrasikan dalam sistem hukum kita,
khususnya terkait penyelesaian sengketa dan hukum waris adat.

Bertolak dari uraian di atas, tulisan ini akan membahas peran nilai moral siri’ dan pesse
dalam mekanisme penyelesaian konflik waris pada masyarakat adat Bugis, serta bagaimana
pengakuan kedua nilai tersebut dalam sistem hukum nasional Indonesia.

Setelah uraian di atas, maka adapun rumusan masalah dalam penulisan kali ini adalah
sebagai berikut.

1) Apakah peran nilai siri’ dan pesse dalam menyelesaikan konflik atau sengketa waris di
masyarakat adat Bugis?

2) Apakah bentuk pengakuan nilai-nilai siri’ dan pesse dalam sistem hukum nasional
Indonesia (khususnya terkait penyelesaian sengketa adat)?

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif dengan pendekatan konseptual,
historis, dan sosio-legal. Data diperoleh melalui studi kepustakaan terhadap literatur yang
relevan, termasuk sumber buku, jurnal akademik, dan peraturan perundang-undangan terkait.
Pendekatan konseptual digunakan untuk memahami definisi dan esensi siri’ dan pesse sebagai
konsep moral budaya Bugis. Pendekatan historis dan sosiologis adat digunakan untuk menggali
praktik penyelesaian sengketa warisan dalam masyarakat Bugis secara empiris. Selain itu,
pendekatan perundang-undangan dan kebijakan digunakan untuk menelusuri pengakuan dan
posisi nilai siri’ dan pesse dalam kerangka hukum nasional Indonesia. Analisis dilakukan
secara deskriptif-kualitatif, dengan menafsirkan data tekstual (misalnya ungkapan-ungkapan
lokal, putusan adat, regulasi) dan pendapat para ahli.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tinjauan yuridis tentang siri dan pesse dalam budaya bugis

Siri’ dan pesse bukan sekadar istilah, melainkan jiwa dari norma sosial Bugis. Siri’
mencerminkan harga diri, kehormatan, dan martabat seseorang maupun keluarga. Ia berfungsi
sebagai mekanisme kontrol internal: orang Bugis akan merasa malu besar (siri’) jika
melakukan hal tercela atau melanggar norma, sehingga siri’ mencegah perilaku menyimpang
(seperti mencuri, berbohong, berkhianat). Contohnya, seorang Bugis yang memiliki siri’ tinggi
akan berusaha menepati janji dan melunasi utang tepat waktu, karena ingkar janji dianggap aib
(aib = hilangnya siri’). Siri’ juga terkait erat dengan kehormatan keluarga; pelanggaran berat
seperti silariang (kawin lari) tanpa restu, pada masa lampau, dianggap mencoreng siri’
keluarga dan bisa berujung pada sanksi sosial ekstrem. Ungkapan tradisional menegaskan,

1103 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

“hanya karena siri’ kita disebut manusia” tanpa siri’ seseorang dianggap tak berharga. Bahkan
ada bentuk siri’ mate siri’, yakni keadaan di mana seseorang kehilangan rasa malu sepenuhnya,
sehingga secara moral ia dianggap “mati” meski masih hidup. Jelas bahwa menjaga siri’ berarti
menjaga kehormatan dan moralitas.

Sementara itu, pesse (atau pacce) merefleksikan solidaritas, empati, dan kepedulian.
Pesse mendorong seseorang turut merasakan penderitaan orang lain dan mengambil tindakan
membantu secara nyata. Nilai ini menumbuhkan semangat gotong royong dan kebersamaan
dalam komunitas. Bagi orang Bugis-Makassar, pesse adalah kembarannya siri’; keduanya
dirangkai menjadi falsafah “siri’ na pacce” (Bugis) atau “siri’ na pacce” (Makassar) sebagai
prinsip hidup utama. Siri’ na pacce mengajarkan keseimbangan antara integritas pribadi (siri’)
dan kepedulian sosial (pesse). Ini menjawab paradoks antara tuntutan mempertahankan
kehormatan diri versus pentingnya solidaritas kelompok. Dalam praktiknya, siri’ tanpa pesse
bisa melahirkan egoisme atau kekerasan, sedangkan pesse tanpa siri’ bisa membuat orang abai
pada kehormatan dan keadilan. Karena itu, Bugis-Makassar selalu menekankan bahwa siri’
harus berjalan beriringan dengan pesse. Intellectual atau cendekiawan Bugis memuji siri’
sebagai sebuah kebajikan, selama disertai pesse dan tidak berlebihan.

Perpaduan siri’ dan pesse membentuk kerangka moral yang unik. Di satu sisi, siri’
mendorong kompetisi sehat dan prestasi (demi kehormatan), di sisi lain pesse menjamin kohesi
sosial. Kedua nilai ini menjadi kunci memahami banyak aspek perilaku orang Bugis, termasuk
dalam menghadapi konflik. Rasa malu (siri ") membuat mereka enggan berbuat salah, dan rasa
iba (pesse) membuat mereka enggan menyakiti orang lain. Hal ini sangat berpengaruh dalam
penanganan konflik keluarga, misalnya sengketa warisan, sebagaimana akan dibahas
berikutnya.

Dalam tradisi Bugis, penyelesaian sengketa termasuk sengketa harta warisan
mengutamakan musyawarah kekeluargaan (dibahas bersama) dalam rangka menjaga
kehormatan keluarga. Prinsip ini dikenal dengan istilah mupakat atau aseddi sulappa (sepakat
seia sekata) yang sejalan dengan falsafah Siri” na Pacce. Secara umum, jika pewaris (orang tua)
meninggal, pembagian harta warisan sebisa mungkin dilakukan secara adil melalui
musyawarah keluarga, disebut tudang sipulung (duduk bersama). Biasanya, anak tertua laki-
laki atau kerabat senior seperti paman diberi peran memimpin musyawarah tersebut sebagai
penengah. Pemimpin musyawarah ini bertugas memastikan setiap pihak didengar dan
keputusan tidak merugikan salah satu pihak. Nilai /lempu’ (kejujuran) dan getteng (ketegasan
pada kebenaran) yang juga bagian dari etika Bugis dijunjung tinggi selama diskusi, agar solusi
yang dicapai benar-benar adil.

Musyawarah keluarga ini memiliki landasan moral kuat: “menegakkan harga diri
keluarga”. Menurut Hamid Abdullah, orang Bugis rela menanggung risiko apapun demi
mempertahankan martabat keluarganya. Artinya, sedapat mungkin masalah diselesaikan
internal, tidak dibawa ke luar (ke pengadilan) yang justru bisa membuka aib keluarga ke publik.
Pepatah Bugis “siri’'mi nakkitau” hanya karena siri’ kita disebut manusia menjadi pengingat
bahwa berkonflik terbuka apalagi soal harta dapat menjatuhkan harga diri seluruh keluarga
(semua ikut malu). Maka, pilihan pertama adalah damai secara kekeluargaan. Setiap ahli waris
didorong untuk makkadari’ (saling mengerti) dan sipakalebbi’ (saling menghargai) satu sama
lain demi pesse (hubungan baik).

Dalam forum tudang sipulung, berbagai pertimbangan dibicarakan: misalnya
peninggalan khusus seperti rumah pusaka biasanya diberikan kepada anak perempuan (sesuai
adat di beberapa komunitas Bugis, rumah dianggap harta untuk anak perempuan). Sementara
harta lain dibagi dengan mempertimbangkan kebiasaan adat dan prinsip keadilan menurut
agama. Menariknya, adat Bugis memadukan hukum Islam dalam pembagian waris misalnya
tetap mengakui bagian waris anak perempuan setengah bagian laki-laki (majjujung
mallempa), larangan menghabiskan harta untuk wasiat di atas 1/3 (selaras hukum Islam), dan

1104 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

konsep polo aleteng yang mirip prinsip mahjub (ahli waris jauh terhalang oleh yang dekat).
Integrasi ini menunjukkan fleksibilitas dan akomodatifnya hukum adat Bugis terhadap syariat,
demi menghindari konflik dengan keyakinan agama para pihak. Dengan kombinasi aturan adat
dan fikih Islam, musyawarah keluarga biasanya dapat mencapai kesepakatan. Bahkan bila
perlu, penyesuaian dilakukan, seperti praktek pembagian harta sebelum orang tua wafat (hibah
semasa hidup yang efektif berlaku setelah wafat) untuk mencegah sengketa antar saudara
nantinya. Langkah ini diambil atas dasar pesse orang tua tidak tega melihat anak-anaknya
berseteru sepeninggalnya, sehingga sejak dini diatur pembagiannya.

Apabila musyawarah dalam keluarga mengalami jalan buntu atau konflik sudah
memanas, masyarakat Bugis masih berupaya menyelesaikannya di tingkat komunitas adat.
Tokoh adat atau pemangku adat setempat (seperti ada’ atau todong puang) dapat diundang
sebagai mediator. Proses mediasi adat ini kadang disebut mappasosoko atau mappatudang
(meminta pihak ketiga menengahi). Mediator adat akan mengedepankan asas kekeluargaan dan
kebijaksanaan lokal, mengingatkan para pihak pada nilai-nilai siri’ na pacce — bahwa
perselisihan harta tidak sebanding dengan rusaknya hubungan persaudaraan. Misalnya, pihak
yang terlalu menuntut bagian besar akan diperingatkan: “inko siri’-mu?” (yang artinya :
dimana malu-mu?), menandakan bahwa keserakahan adalah perbuatan tanpa siri’ (malu) yang
akan merendahkan martabatnya di mata masyarakat. Demikian pula, pihak yang merasa
dizalimi akan ditenangkan dengan semangat pesse bahwa keluarganya peduli, sehingga tak
perlu membawa masalah keluar.

Apabila dalam hal segala upaya damai secara adat tidak berhasil, langkah terakhir yang
akan ditempuh adalah melalui penyelesaian melalui jalur hukum formal (pengadilan). Namun,
hal ini relatif jarang ditempuh oleh masyarakat Bugis tradisional. Mereka menganggap
membawa sengketa keluarga ke pengadilan sebagai jalan terakhir yang kurang terhormat,
karena mencerminkan kegagalan menjaga siri’ keluarga. Ada faktor “siri’” (rasa malu) yang
kuat ketika bersengketa di depan umum. Penelitian Tarmizi dkk. di Bone mencatat bahwa pihak
yang bersengketa cenderung menghindari pengadilan karena merasa malu dan khawatir
hubungan kekerabatan kian retak; pengadilan dipandang dapat memperuncing permusuhan
sebab putusannya menang-kalah dan tidak melalui mufakat. Hanya jika semua cara
musyawarah buntu dan hak salah satu pihak benar-benar terancam dilanggar, barulah sengketa
dibawa ke pengadilan sebagai upaya terakhir untuk keadilan. Namun, seringkali setelah
melewati proses litigasi, hubungan kekeluargaan menjadi sulit pulih (siriknya keluarga sudah
telanjur tercemar karena “aib” pertikaian terbuka). Oleh sebab itu, orang Bugis sedapat
mungkin menghindari skenario tersebut.

Peran siri dan pesse dalam penyelesaian konflik waris adat bugis

Berdasarkan paparan di atas, jelas bahwa nilai siri’ dan pesse berperan sentral sebagai
landasan moral dalam setiap tahap penyelesaian sengketa waris di kalangan orang Bugis. Peran
tersebut dapat dirinci sebagai berikut Siri” na pacce mendorong individu Bugis menyelesaikan
konflik melalui pendekatan damai dan musyawarah. Nilai-nilai etis siri’ na pacce menekankan
pentingnya menjaga harga diri dan kehormatan semua pihak yang terlibat, sehingga solusi
damai yang bermartabat menjadi tujuan utama. Orang Bugis merasa malu (siri’) jika konflik
keluarga diumbar, sehingga mereka terdorong kuat untuk mencari mufakat internal. Rasa malu
positif ini diakui “benar oleh hukum manapun agama, adat, maupun negara” ketika malu itu
karena menghindari perbuatan tercela. Artinya, siri’ menumbuhkan kesadaran hukum tanpa
paksaan dimana setiap orang secara internal terkontrol untuk tidak melanggar norma demi
menghindari malu. Ini selaras dengan pandangan Saragih (2020) bahwa siri’ na pacce
membentuk kesadaran hukum yang tinggi dalam masyarakat Bugis, sehingga mereka
cenderung patuh pada norma adat dan menghormati penyelesaian secara kekeluargaan daripada
membawa masalah ke ranah hukum formal.

1105 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

Nilai pesse memastikan bahwa dalam proses sengketa, para pihak masih dilandasi rasa
kasih sayang dan kebersamaan. Pesse membendung emosi negatif seperti dendam atau
egoisme, karena masing-masing pihak diingatkan untuk sipakainge (saling mengingatkan) dan
sipakatuo (saling menguatkan) alih-alih saling menjatuhkan. Solidaritas ini mendorong
individu untuk saling mendukung dan mencari solusi yang menguntungkan semua pihak.
Misalnya, saat diskusi waris memanas, anggota keluarga lain akan mengingatkan hubungan
persaudaraan dan penderitaan bersama jika keluarga pecah inilah implementasi pesse. Alhasil,
keputusan yang dicapai melalui musyawarah biasanya mempertimbangkan perasaan keadilan
bersama (rasa puas semua pihak) bukan menang atau kalah. Hal ini menghasilkan penyelesaian
yang damai dan mempererat kembali ikatan sosial antar anggota keluarga. Dengan kata lain,
siri’ na pacce berperan menjamin bahwa penyelesaian sengketa waris tidak hanya adil secara
materiil, tetapi juga memulihkan harmoni keluarga (aspek moral-spiritual terpenuhi).

Siri’ berfungsi sebagai rem agar para pihak tidak melakukan tindakan tercela selama
konflik, misalnya berbohong tentang harta, memalsukan wasiat, atau memfitnah saudara
sendiri. Rasa malu akan perbuatan tidak jujur sangat tinggi; orang Bugis percaya “malu karena
melakukan perbuatan tercela itu benar adanya” semua hukum (adat, agama, negara)
membenarkan rasa malu tersebut. Oleh karena itu, pihak yang bersengketa pun cenderung lebih
jujur dan terbuka demi menjaga siri’. Lempu’ (kejujuran) dijaga karena ingat siri’. Sebaliknya,
siapa yang ketahuan berlaku curang akan dicap “tau tanra siri’” (orang yang tak punya
malu/harga diri), suatu stigma sosial berat. Demikian pula, pesse mencegah orang bersikap
sewenang-wenang; ia “tidak tega” melihat saudaranya menderita, sehingga enggan mengambil
bagian yang bukan haknya karena paham akibatnya akan menyakiti saudara sendiri. Kombinasi
ini membuat proses penyelesaian berlangsung dalam koridor etika: tidak merugikan secara
berlebihan satu sama lain. Nilai getteng (keteguhan) yang dibingkai siri’ na pacce membuat
mereka tegas pada prinsip keadilan, namun tetap berempati.

Keputusan hasil musyawarah yang didasari siri’ na pacce memiliki legitimasi moral
tinggi di mata komunitas. Karena semua pihak berusaha menjaga siri’ masing-masing,
keputusan yang diambil umumnya diterima dengan lapang dada (tidak ada rasa dipermalukan).
Selain itu, karena pesse memastikan adanya unsur kasih sayang, pihak yang mendapat porsi
lebih kecil pun biasanya rela demi kebahagiaan bersama. Dengan begitu, keputusan yang
diambil tidak menimbulkan sirik (iri hati) baru. Bahkan, jika suatu saat muncul ketidakpuasan,
tokoh adat dapat mengingatkan kembali: keputusan itu diambil demi siri’ keluarga dan
disepakati bersama dalam semangat pacce. Alhasil, jarang terjadi sengketa waris adat Bugis
yang berulang setelah diselesaikan secara kekeluargaan berbeda dengan sengketa yang
diselesaikan di pengadilan yang kadang berbuntut eksekusi paksa dan keretakan permanen.

Bagi para tetua atau mediator adat yang membantu menyelesaikan konflik, siri’ na
pacce adalah pegangan dalam memandu mediasi. Mereka akan menasihati pihak bersengketa
dengan petuah seperti “naletei siri’'mu” (ingat malumu) dan “pesse temmapaja” (pikirkan
penderitaan bersama). Nilai siri” memberi mereka otoritas moral untuk menegur pihak yang
salah, sementara nilai pacce memberi keleluasaan untuk bersimpati pada yang terlemah.
Dengan demikian, mediator berusaha mencapai solusi yang paling adil sekaligus bermartabat.
Prinsip keadilan restoratif sebenarnya telah lama dipraktikkan dimana fokusnya tak hanya
membagi harta, tapi memulihkan hubungan kekeluargaan yang mungkin retak akibat sengketa.
Ini semua dimungkinkan karena landasan siri’ na pacce yang kuat dalam masyarakat.

Berdasarkan semua peran tersebut, dapat disimpulkan bahwa siri’ dan pesse bekerja
sebagai “social glue” sekaligus “moral compass” dalam penyelesaian sengketa waris adat
Bugis. Siri’ na pacce menumbuhkan kesadaran hukum sukarela, di mana setiap individu paham
batas dan kewajiban moralnya tanpa harus dipaksa oleh otoritas luarMasyarakat Bugis
menunjukkan apa yang disebut legal consciousness (kesadaran hukum) yang tinggi berbasis
kearifan lokal: mereka menghormati hukum adat dan syariat dalam pembagian waris, dan lebih

1106 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

memilih rekonsiliasi ketimbang konfrontasi formal. Nilai siri’ na pacce memastikan bahwa
penyelesaian konflik waris tidak semata mencari keadilan distributif, tetapi juga keadilan
restoratif mengembalikan harmoni sosial pascakonflik. Hal ini sejalan dengan ajaran “mabbere
aki” (saling berbagi rasa) dalam kultur Bugis.

Indonesia sebagai negara dengan beragam suku dan budaya mengakui keberadaan
hukum adat sepanjang tidak bertentangan dengan hukum nasional dan prinsip negara.
Pengakuan ini tercantum dalam Konstitusi UUD 1945 Pasal 18B ayat (2) yang menyatakan
bahwa “Negara mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat
beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan
masyarakat serta prinsip NKRI”. Dengan landasan konstitusional tersebut, nilai-nilai lokal
seperti siri’ dan pesse pada dasarnya memiliki tempat dalam sistem hukum nasional, karena
mereka melekat dalam praktik hukum adat Bugis yang masih hidup hingga kini. Dalam
kerangka legal pluralism (pluralisme hukum) Indonesia, hukum adat dapat berjalan
berdampingan dengan hukum negara (hukum nasional) dan hukum agama. Hal ini terlihat
misalnya dalam perkara waris: masyarakat Bugis (bagi yang beragama Muslim) dapat memilih
menyelesaikan menurut hukum Islam di Pengadilan Agama, tetapi banyak yang tetap
menggunakan mekanisme adat (musyawarah keluarga) untuk mengatur pembagian warisan,
dan hasilnya dihormati sepanjang semua pihak setuju. Hukum nasional memberikan ruang bagi
penyelesaian non-litigasi semacam itu melalui asas asas kekeluargaan dan perdamaian.
Bahkan peraturan perundangan, seperti Undang-Undang No. 30 Tahun 1999 tentang Arbitrase
dan Alternatif Penyelesaian Sengketa, mendorong penyelesaian sengketa perdata di luar
pengadilan (termasuk melalui mediasi adat). Begitu pula, Mahkamah Agung melalui PERMA
No. 1 Tahun 2016 mewajibkan mediasi di setiap perkara perdata sebelum disidangkan ini
secara tidak langsung sejalan dengan tradisi musyawarah (tudang sipulung) masyarakat Bugis
yang berakar pada pesse.

Secara eksplisit, nilai siri’ dan pesse tidak disebut dalam kitab undang-undang formal,
namun jiwanya tercermin dalam berbagai kebijakan. Pancasila, dasar filosofi negara, terutama
sila ke-2 yang berbunyi Kemanusiaan yang adil dan beradab dan sila ke-5 yang berbunyi
Keadilan sosial bagi seluruh rakyat sejalan dengan pesse yang menekankan perikemanusiaan
dan solidaritas. Sila ke-4 yang berbunyi Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan
dalam permusyawaratan dan perwakilan sejalan dengan praktik musyawarah mufakat yang
dijunjung tinggi berkat falsafah siri’ na pace. Dengan demikian, dapat dikatakan nilai-nilai siri’
dan pesse telah diinternalisasi dalam nilai dasar bangsa, meski tidak disebut per kata.
Pemerintah pun kerap mendorong pelestarian kearifan lokal. Misalnya, UU No. 5 Tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan menyebutkan pentingnya melestarikan nilai-nilai budaya
termasuk kearifan lokal dalam memajukan kebudayaan nasional hal ini tentu mencakup
falsafah siri’ na pacce sebagai salah satu warisan budaya Sulawesi Selatan.

D1 tingkat daerah, pengakuan siri’ na pacce lebih nyata. Pemerintah Provinsi Sulawesi
Selatan menjadikan “Siri’ na Pacce” sebagai semboyan daerah yang menggambarkan jati diri
orang Sulawesi selatan. Bahkan, dikeluarkan Peraturan Daerah Provinsi Sulawesi Selatan No.
5 Tahun 2023 yang dalam pertimbangan dan ketentuannya menegaskan perlunya
mengedepankan nilai siri’ na pacce/pesse, sipakatau (saling memanusiakan), sipakainga
(saling mengingatkan), sipakalebbi (saling menghormati) sebagai aktualisasi jati diri dan
kebanggaan masyarakat Sulawesi Selatan. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang berasal dari
budaya lokal tersebut diangkat menjadi norma dalam kebijakan daerah. Dengan kata lain,
hukum daerah mengintegrasikan siri’ na pacce sebagai prinsip yang harus dipedomani dalam
penyelenggaraan kehidupan sosial. Perda ini misalnya mengatur pelindungan aksara Lontara’,
bahasa dan sastra daerah, akan tetapi di dalamnya tersirat misi membangun karakter
masyarakat yang berjati diri siri’ na pacce. Implementasi falsafah ini di ruang publik terlihat
misalnya dalam slogan pelayanan pemerintahan, program pendidikan karakter di sekolah-

1107 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

sekolah Sulsel yang memasukkan materi siri’ na pacce, hingga himbauan bagi aparat penegak
hukum lokal agar memahami kearifan siri’ na pacce saat menangani kasus-kasus yang
melibatkan masyarakat Bugis-Makassar.

Dalam praktik penegakan hukum nasional, nilai siri’ dan pesse juga kerap
dipertimbangkan secara implisit. Hakim-hakim di wilayah Sulawesi Selatan misalnya,
diketahui mempertimbangkan konteks budaya dalam menjatuhkan putusan. Sebuah studi
(Fuady, 2019) tentang Siri’ na Pacce Culture in Judge’s Decision menemukan bahwa di Gowa,
para hakim memahami konteks siri’ na pacce dalam kasus-kasus adat (misal sengketa tanah
adat atau kasus pidana berbau siri’) dan mencoba mengakomodasi rasa keadilan lokal dalam
amar putusannya. Contoh, dalam kasus pidana kekerasan karena pelanggaran siri’ misalnya
pada kasus penganiayaan karena istri selingkuh, yang pelaku berdalih terdorong siri’, hakim
menjadikan hal itu sebagai pertimbangan meringankan hukuman, meski tetap menyatakan
bersalah oleh karena hukum positif harus ditegakkan. Hal ini mengindikasikan pengakuan
informal bahwa motif siri’ adalah sesuatu yang dipahami dalam budaya kita meski tidak
melegalkan tindakan main hakim sendiri, akan tetapi hukum memberi sedikit ruang empati
kultural. Bahkan Mahkamah Agung RI dalam beberapa yurisprudensi membahas istilah
“pembunuhan berlandaskan siri” dalam perkara dari Sulawesi selatan, yang menunjukkan
bahwa konsep siri’ diperhatikan sebagai latar belakang sosial sebuah perkara (misalnya MA
No. 1204K/Pid/1986 tentang pembunuhan karena siri’). Dalam kasus sengketa waris,
meskipun forum formalnya adalah Pengadilan Agama (untuk yang beragama Muslim), banyak
kasus yang sebenarnya tak sampai ke pengadilan karena berhasil damai dalam mediasi. Data
empiris menunjukkan mayoritas perkara waris di pengadilan agama diselesaikan melalui akta
damai hasil mediasi, bukan putusan hakim.

Hal ini sejalan dengan kultur musyawarah Bugis. Mediasi di peradilan pada hakikatnya
adalah peneguhan nilai pesse dalam proses formal dimana para mediator akan mendorong
perdamaian dengan mengingatkan hubungan kekeluargaan dimana hal ini seperti halnya peran
tetua adat. Hasil mediasi kemudian disahkan pengadilan sebagai putusan damai. Dengan
demikian, walaupun tidak disebut “siri’ na pacce”, mekanisme hukum nasional berjalan seiring
dengan kearifan siri’ na pacce, terutama dalam mendorong penyelesaian kekeluargaan. Dapat
dikatakan bahwa asas musyawarah mufakat yang dijunjung dalam banyak peraturan misalnya
pada UU Perkawinan mensyaratkan musyawarah keluarga dalam penyelesaian harta gana-gini,
UU Desa mengakui lembaga adat untuk mediasi lokal, dll. yang tidak lain merupakan
manifestasi nilai pacce di level nasional. Selain itu, perkembangan legislasi terbaru turut
membuka ruang lebih luas bagi hukum adat: KUHP Nasional baru (UU No. 1 Tahun 2023)
mengatur konsep “/iving law” (hukum yang hidup) dimana pelanggaran norma adat tertentu
bisa diakui sebagai tindak pidana adat yang dapat diproses hukum selama diatur dalam
peraturan daerah. Ini berarti, norma-norma adat lokal yang tentu dilandasi nilai seperti siri’ na
pacce dimana dapat diangkat ke tingkat formal jika daerah mengaturnya. Misalnya, perbuatan
yang sangat memalukan menurut adat (melanggar siri”) mungkin kelak bisa dijatuhi sanksi adat
yang diakui hukum. Meski implementasinya perlu pengaturan lebih lanjut, langkah ini
menandakan penghargaan hukum nasional terhadap kearifan lokal. Pemerintah pusat juga
beberapa kali menyerukan penegak hukum untuk menerapkan local wisdom approach dalam
penyelesaian konflik komunal. Dalam konteks Bugis, itu berarti memperhatikan siri’ na pacce.

Berdasarkan perspektif pembangunan hukum, para sarjana hukum adat telah lama
mendorong agar nilai-nilai luhur adat, termasuk siri’ na pacce, dijadikan salah satu sumber
inspirasi pembaruan hukum nasional (legal reform). Badewi (2019) berpendapat bahwa nilai
siri’ dan pesse memiliki relevansi kuat dengan penguatan nilai kebangsaan Indonesia, karena
kedua nilai tersebut mengandung semangat kemanusiaan dan solidaritas sosial yang sejalan
dengan tujuan negara. Artinya, integrasi siri’ na pacce dalam hukum nasional bukan hanya
bentuk pengakuan adat semata, tetapi juga strategi memperkaya hukum nasional dengan nilai-

1108 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

nilai yang dapat memperkokoh keadilan sosial. Misalnya, semangat anti-korupsi dapat
diperkuat dengan siri’ (malu berbuat tercela) dan semangat solidaritas nasional dapat dipupuk
dengan pesse (empati sosial). Beberapa akademisi bahkan mengusulkan pendidikan hukum
berbasis kearifan lokal, di mana materi seperti falsafah siri’ na pacce diajarkan kepada calon
penegak hukum untuk membangun sensitivitas budaya. Dengan demikian, para hakim, jaksa,
polisi di daerah Sulsel misalnya, dapat lebih arif dalam menyelesaikan perkara dengan
memahami nilai-nilai lokal masyarakat yang mereka layani.

Secara normatif, hukum nasional tidak pernah bertentangan dengan nilai siri’ dan pesse.
Keduanya justru sejalan dengan asas-asas umum hukum nasional: keadilan, kepatutan,
ketertiban, dan kemanfaatan. Sebagai contoh, siri’ yang mencegah perbuatan tercela sejalan
dengan tujuan hukum pidana untuk mencegah kejahatan (preventive), dan pesse yang
memulihkan hubungan harmonis sejalan dengan konsep pemulihan dalam keadilan restoratif.
Bahkan ada pepatah Bugis: “siri’ to na to” (siri’ adalah manusia itu sendiri) bermakna harkat
martabat manusia di atas segalanya yang sejalan dengan prinsip penghormatan hak asasi
manusia dalam hukum nasional. Namun demikian, tantangan tetap ada dalam mengakomodasi
nilai adat di era modern. Kompleksitas sengketa waris modern yang misalnya melibatkan tanah
bersertifikat, perbankan, dll. yang kadang kala memaksa ranah formal mengambil alih. Di
sinilah penghayatan nilai siri’ na pacce oleh para pihak dan aparat hukum diuji. Selama
masyarakat Bugis sendiri masih memegang teguh siri’ na pacce, mereka akan cenderung
meminimalkan konflik terbuka dan menyelesaikannya secara arif. Negara pada gilirannya
menghormati penyelesaian tersebut. Terbukti, putusan-putusan pengadilan seringkali
mengukuhkan kesepakatan damai yang dicapai keluarga oleh karena dianggap sebagai
kontrak/perjanjian sah para pihak. Dengan kata lain, hukum nasional memberikan legal force
pada kesepakatan yang dicapai berdasarkan kearifan lokal siri’ na pacce.

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa siri’ dan pesse merupakan asas
moral fundamental dalam penyelesaian sengketa waris adat Bugis. Nilai siri’ (harga diri/malu)
mendorong individu menjaga kehormatan dan menghindari konflik terbuka yang dapat
mencemarkan martabat keluarga, sedangkan pesse (empati/solidaritas) menumbuhkan
semangat musyawarah dan kebersamaan untuk mencapai solusi damai. Kombinasi siri’ na
pacce menghasilkan mekanisme resolusi konflik yang khas: lebih memilih mediasi
kekeluargaan dengan mengutamakan musyawarah mufakat dan pemulihan hubungan daripada
konfrontasi menang-kalah. Siri’ berperan sebagai kontrol sosial internal yakni malu berbuat
curang atau mempermalukan saudara, sedangkan pesse bertindak sebagai perekat sosial yakni
enggan melihat sesama menderita. Dengan landasan moral ini, sengketa waris di masyarakat
Bugis cenderung dapat diselesaikan secara damai, adil, dan bermartabat, sekaligus menjaga
keutuhan hubungan kekerabatan pasca-sengketa. Nilai-nilai siri’ na pacce terbukti efektif
mencegah eskalasi konflik dan mengarahkan para pihak pada penyelesaian yang saling
menguntungkan (win-win), sesuai prinsip kekeluargaan. Pada akhirnya, pengalaman
masyarakat Bugis dalam menyelesaikan sengketa waris secara damai berlandaskan siri’ na
pacce memberikan pelajaran berharga yakni keadilan yang sejati tidak cukup dicapai dengan
aturan formal, tetapi perlu ditopang etika dan nilai kultural. Ketika hukum nasional mampu
mengakomodasi dan bersinergi dengan nilai-nilai luhur seperti siri’ dan pesse, maka tujuan
akhir hukum yakni kemaslahatan dan ketertiban yang berkeadilan akan lebih mudah tercapai.

1109 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

https://dinastirev.org/JIHHP, Vol. 6, No. 2, 2025

REFERENSI

Abdullah, Hamid, dkk. (2006). Siri’ (Kearifan Budaya Sulawesi Selatan). Makassar: Pustaka
Refleksi.

Abdullah, Hamid. (1985). Manusia Bugis-Makassar: Suatu Tinjauan Historis Terhadap
Tingkah Laku dan Pandangan Hidup Orang Bugis-Makassar. Jakarta: Inti Idayu Press.

Andaya, Leonard Y. (2004). Warisan Arung Palakka: Sejarah Sulawesi Selatan Abad ke-17.
Makassar: Penerbit Ininnawa.

Anjana, F., Istidhamah, L., Delfi, M. A., & Kusuma, M. T. (2025). “Siri’na Pacce dalam
Penyelesaian Konflik Hukum Adat dalam Masyarakat Bugis-Makassar.” Jurnal
Humaniora dan Sosial Sains (Humaniorasains), Vol. 2, No. 2, 203-210.

Badewi, M. H. (2019). “Nilai Siri’ dan Pesse dalam Kebudayaan Bugis-Makassar dan
Relevansinya terhadap Penguatan Nilai Kebangsaan.” JSW: Jurnal Sosiologi Walisongo,
3(1), 79-96.

Darwis, M. R., & Dilo, A. U. (2012). “Implikasi Falsafah Siri’ na Pacce pada Masyarakat Suku
Makassar di Kabupaten Gowa.” El Harakah: Jurnal Budaya Islam, 14(2), 189-204.

Fuady, M. I. N. (2019). “Siri’ Na Pacce Culture in Judge’s Decision (Study in Gowa, South
Sulawesi Province).” Fiat Justisia: Jurnal I[Imu Hukum, 13(3), 241-254.

Mattulada. (1995). Latoa: Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis.
Ujung Pandang: Universitas Hasanuddin.

Pelras, Christian. (2006). Manusia Bugis (terj. Abd. Rahman Abu dari The Bugis, 1996).
Jakarta: Nalar.

Rahim, R. (2013). Nilai-Nilai Utama Kebudayaan Bugis. Ujung Pandang: Hasanuddin
University Press.

Rahmatiar, Y., Sanjaya, S., Guntara, D., & Suhaeri. (2021). “Hukum Adat Bugis.” Jurnal
Dialektika Hukum, 3(1), 89-112.

Saragih, E. J. (2014). “Pemantfaatan Nilai Siri’ na Pacce sebagai Sarana Mengomunikasikan
Identitas Sekolah di Makassar.” Jurnal Ilmu Pendidikan, 2(2), 123-130.

Soekanto, Soerjono. (1983). Hukum Adat Indonesia (cetakan ke-9). Jakarta: Rajawali Press.

Soepomo, R. (1986). Hukum Adat di Indonesia (cetakan ulang). Jakarta: PT Pradnya Paramita.

Sumanto, D. (2018). “Hukum Adat di Indonesia: Perspektif Sosiologi dan Antropologi Hukum
Islam.” JURIS (Jurnal llmiah Syariah), 17(2), 181-191.

Tarmizi, T. (2020). “Inheritance System of Bugis Community in Bone (Perspective of Islamic
Law).” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, 4(2), 542-561.

Tarmizi, T., Amir, R., Syamsuddin, D., & Hasan, H. (2024). “Inheritance Distribution and
Conflict Resolution in Bone Regency: Upholding Women’s Rights and Islamic Law
Objectives.” De Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah, 16(1), 1-20

Taufiq, A. L. K., & Majid, J. (2020). “Budaya Siri’: Rejuvenating of The Creative Profession
Menuju Peace Governance Framework.” Accounting Profession Journal Indonesia
(APAJI), 2(1), 10-25.

Widiansyah, S., & Hamsah, H. (2018). “Dampak Perubahan Global terhadap Nilai-Nilai
Budaya Lokal dan Nasional.” Hermeneutika: Jurnal Ilmu Sosial, 4(1), 39-48.

Yahya, Mustafa (Ed.). (2006). Siri’ dan Pesse: Harga Diri Manusia Bugis, Makassar, Mandar,
Toraja. Makassar: Pustaka Refleksi.

Zubair, Asni. (2023). Resolusi Konflik Pembagian Harta Warisan Masyarakat Bugis Bone.
Makassar: CV. Syahadah Creative Media.

1110 | Page


https://dinastirev.org/JIHHP

